

الشيخ أحمد بن مصطفى العذوي

# القول المعتمد

في مشروعية الذكر بالاسم المفرد

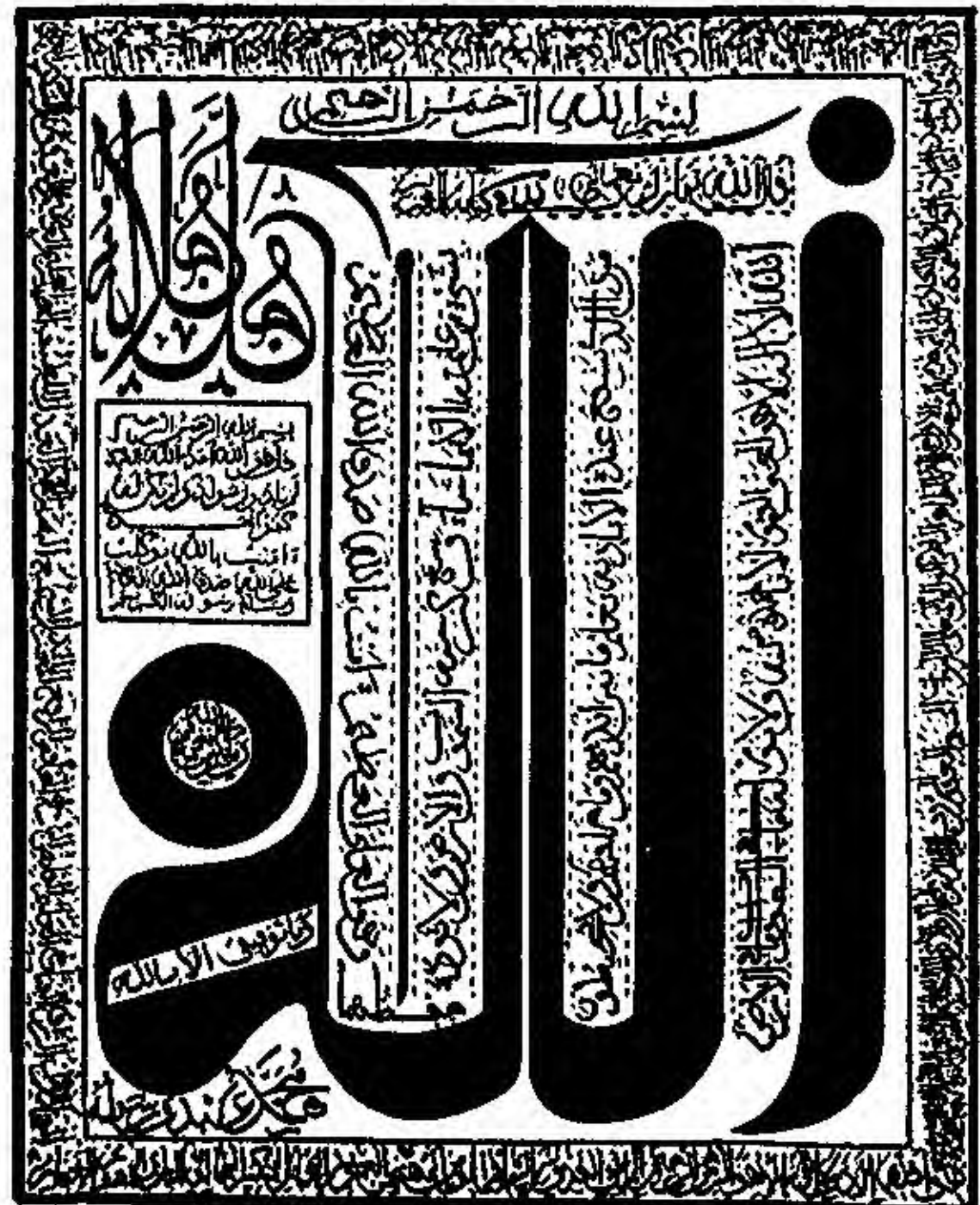
الطبعة الثانية

سنة 1992

حقوق الطبع محفوظة للطبعة الملا وبربيعتان

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله حق حمده والصلوة والسلام على النبي وآلها. أما بعد فيقول العبد الفقير محمد ابن الهاشمي التلمساني لما كانت رسالة الأستاذ الكبير والإمام المربي الشهير نبراس الحقائق الربانية ومعدن الرقائق الأقدسية الكنز العاوي سندنا ومولانا الشيخ سيدنا الحاج أحمد بن مصطفى العلوي أبقاءه الله لنفع العباد هاديا إلى طريق الرشاد الموجهة لبعض المشايخ في بيان مشروعية ذكر الإسم المفرد : (الله) المنشورة على صفحات «البلاغ الجزائري» عدد 69 و 70 و 71 من أهم ما كتب في الموضوع طلب منا بعض الأصدقاء غير ما مررت به لطبع في شبه كراسة حتى تتأتى مطالعتها ، ولا تعدم فائدتها ، فوافقناهم على ذلك ، وأضفنا لها جملة من تقارير علماء القرويين الأعلام ، وغيرهم من ذوي المكانة العلمية ، والمرودة والاحترام ذوي الأقلام الراقية التي زادتها رونقا على رونقها ، وإن كانت الحسنة مكتفية بحسنها ، لكن القمر قد يزيد في أبهته إلتفاف الكواكب من حوله وهذا نصها :



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله وكفى، وسلام على عباده الذين اصطفى، من عبد ربہ أحمد بن مصطفی العلّاوی المستغاثی، إلى جناب المفضل السيد.....

السلام عليکم ورحمة الله وبركاته، أما بعد أیها الاخ المحترم، فقد كنت تشرفت بزيارةکم صحبة صديق الجميع حضرة الشیخ ... وبمناسبة ما دار بیننا من الحديث، في تلك السویعات التي رأیتکم فيها موغر الصدر على إخوانکم العلّاوین، حسبما لاح لي في ذلك الحین، لا لذنب ارتكبواه سوی انہم مولعون بإجراء الإسم المفرد على أسمائهم، وهو قولهم: (الله)، فظہر لكم أن ذلك مما يستحق عليه العتاب، أو نقول العقاب، لأنکم قلتم إنہم یلہجون بذكر ذلك الإسم بمناسبة أو بغير مناسبة، سواء عليهم في الأزقة، أو غيرها من الأماكن التي لا تليق للذكر، حتى أن أحدہم إذا طرق الباب يقول: (الله)، وإذا ناداه إنسان يقول: (الله)، وإذا قام يقول: (الله)، وإذا جلس يقول: (الله)، إلى غير ذلك مما جرى به الحديث.

ومن جهة أخرى أنکم کنتم ترون أن هذا الإسم، لا يصلح أن یکون ذکرًا، ولا هو من أقسام الكلام المفید، جریاً منکم على ما

اشترطه النحویون، من لزوم التركیب، في تعریفہم الكلام المفید، ولما کان لا یسعنی حملکم في جميع ذلك إلا على قصد طلب التفahم، والفحص عن الحق والصواب فيما جاءوا به، هل هو جائز أو لا، ظهر لی أن نواجهکم بهذا المکتوب، عسى أن یحصل به ما هو شفاء للصدور، ودواء للقلوب.

فأقول: أما وقوفکم عند ما اشترطه النحویون، من لزوم التركیب فيما یعتبر کلاما فهو صھیح، غير أنه فاتکم کون النحویین كانوا في تقریرهم ذلك، عاملین على تعریف الكلام، الذي تتوقف عليه إفادۃ السامع، وبعید أن ینطبق عملهم ذلك على الأذکار، وما یخصها من جهة المشروعیة أو عدمها، وما یترتب على ذلك من الثواب ونحوه، ولا شک أنک لو سألتهم في ذلك الحین، أو هذا الحین، لأجابوك قائلین: ان ما قررناه هو مجرد اصطلاح نعتمده في عرفنا، ولا مشاحة في الإصطلاح، وأنت خبیر من کون الكلام عند النحویین هو غيره عند المتكلمين، وعند المتكلمين هو غيره عند الفقهاء، وعند الفقهاء هو غيره عند الأصولیین، وھل جرا، فإن لكل قوم اصطلاحا، وینتظر لنا من هذا أن النحویین كانوا بصدده تعریف الكلام المفید، الذي یحسن سکوت المتكلم عليه، لا بصدده تعریف الأذکار المشروعة من الأذکار الغیر المشروعة.

وبعبارة أخرى، إن ما اشترطه النحویون من لزوم التركیب، هو خاص بمن یريد بكلامه إفادۃ غيره، أما الذاکر فلا یقصد بذکرہ إلا إفادۃ نفسه، وتمکین معنی ذلك الإسم الشریف من قلبه،

أو ما يشبه ذلك من المقاصد.

وثانياً إن النحويين لم يشترطوا في حق المتوجع أو المتأوه، وجود التركيب فيما يبرز من لسانه، لأن قصده غير قصد النحويين، ومن بعيد أن يقول النحوي للمتوجع أو المتأوه: إنني ما فهمت مقصودك من تأوهك لأن لفظ غير مركب يحتاج إلى خبر أو شبه ذلك! وهذا كله لا يتفق مع مقصود المتوجع، لأنه لا يقصد إفاده غيره، إنما يقصد الترويح بذلك اللفظ على نفسه، وهكذا ذاكر الإسم، لا يقصد إلا تمكين أثر ذلك الإسم من نفسه، وأنت تعلم يا حضرة الأخ، من أن لكل إسم أثراً يتعلق بنفس ذاكره، ولو من غير الأسماء الإلهية، حتى أن الإنسان إذا ردد على لسانه ذكر الموت مثلاً، فإنه يحس بأثر يتعلق بالنفس، من ذكر ذلك الإسم، بالخصوص إذا دام عليه، ولا شك أن ذلك الأثر هو غير الأثر المستفاد من ذكر المال، أو العز، أو السلطان، ولو لا مراعاة ذلك الأثر، لما ورد في الحديث الشريف: «أكثروا من ذكر هادم اللذات» يعني الموت، ولا شك أنها كلمة مفردة، وقد ورد أنها كانت ورداً لبعض السلف.

وبالجملة، إن تعلق أثر الإسم المذكور بالنفس، يحس به كل إنسان مهما كان له حس لطيف، سواء كان ذلك من قبيل الجديات، أو الهرليات، وإذا سلمنا هذا لزمنا أن نعتقد كون إسم الجلة يحدث أثراً في النفس كما يحدثه غيره من بقية الأسماء، ولكل أثر ما يناسبه، ولا يفوتك أيها الأخ من كون الإسم يشرف بشرف مسماه، بما يحمله من أثره في طي سره ومعناه.

ثم إننا إذا قطعنا النظر عن جميع ما قدمناه، وألزمنا نفوسنا بالوقوف عند حكم الشرع، فيما يرجع لجريان ذلك الإسم على اللسان، فلا شك أننا نجده داخلاً تحت حكم من أحكام الشرع الخمسة وهي: «الوجوب - والندب - والحرمة - والكرابة - والإباحة» حيث أنه لا مسألة من المسائل الفعلية أو القولية، إلا وهي مشمولة بحكم من الأحكام السابقة. وإذاً ينبغي لنا قبل توجيه اعترافنا على المتلفظ بذلك الإسم، أن ننظر أي حكم يشمله، فإن وجدناه داخلاً تحت أقسام المحرمات أو المكرهات، وجب علينا توجيه اعترافنا على المتلفظ به، لأنه جاء شيئاً نكراً، وإلا فإن وجدناه من غير ذلك القسم، فيكون الإنكار عليه منكراً، لأنه لم يزد على أن تلفظ بشيء مباح على الفرض، هذا إذا لم يكن واجباً أو مندوباً، وإذا كان اللفظ في حده مباحاً، مما يمنعنا من تكرار المباح، حتى نجعل المتلفظ به مستحقاً للعتاب أو نقول العقاب. وهذا على فرض تجريد ذلك الإسم من كل صبغة دينية. وكيفما فعلنا لا يبلغ بنا أن نلحظه بأقسام المكرهات أو المحرمات، مع بقائه على صبغته بالنظر لمنزلته، فمثلكم من يخصص له من المراتب ما يناسبه، (ومن يعظم حرمات الله فهو خير له عند ربه) (ومن يعظم شعائر الله فإنها من تقوى القلوب).

ثم أقول: إن جميع ما قدمناه هو جري منا على سبيل الفرض، من جهة كونه إسماً مفرداً غير منظم لشيء، ولو على سبيل التقدير. أما إذا استطلعنا الحقيقة وأمطنا القناع، فإننا نستطيع أن

نقول : إنه مما يجوز ذكره حتى على قول من يشترط التركيب . لأنه في الواقع منادي<sup>(1)</sup> والمنادي عندهم من أقسام الكلام المفید ، لأنهم أولوا حرف النداء بمعنى أدعوه ، وحذفه جائز وشائع في لغة العرب ، وكثيراً ما يدعوا المقام لحذفه لزوماً ، كما في القضية هنا مراعاة لما تطلبه منا الآداب القرآنية والتعاليم الإسلامية ، التي قد يكون منها للسادة الصوفية أكثر مما لغيرهم . وأرجوكم يا حضرة الأخ أن لا تستبعدوا قولنا لكم : إن القوم قد تأدبو بآداب القرآن وتمسكون بأهذاب التقوى ، التي تعطي الفرقان ، قال تعالى : (إِن تَتَّقُوا اللَّهُ يَجْعَلُ لَكُمْ فَرْقَانًا) وقد صفت لذلك بواطنهم ، إلى أن فتح الله عليهم فيه ، بما لم يفتحه على غيرهم .

ومن جملة ما يرجع لهاته النازلة أعني ذكرهم الإسم المفرد بإسقاط أداة النداء فإنهم بما التزموا به ، بموجب قوله تعالى : (قل ادعوا الله أو أدعوا الرحمن أياماً تدعوا فله الأسماء الحسنى) . فتوجهت عنایتهم إلى أول مأمور بذكره ، وهو قولنا : الله .

وقد كنت وقفت على كلام لمفخرة المغرب الأستاذ أبي إسحاق الشاطبي يكفيانا موئنة ما نستجلبه من التفصيلات في هذا الموضوع قال طيب الله ثراه في كتاب «المواقفات» الجزء الثاني صحيفتي 68 و 69 ما نصه :

ان القرآن أتى بالنداء من قبل الله تعالى للعباد ومن العباد الله سبحانه إما حكاية واما تعليما ، فحين أتى بالنداء من قبل الله تعالى للعباد جاء بحرف النداء المقتضى للبعد ، ثابتاً غير ممحض ، قوله تعالى : (يَا عَبَادِي الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ أَرْضَيْ وَاسِعَةً) (قل يَا عَبَادِي الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ) (قل يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعاً) (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ

١) ومثال ذلك اعتراض بعض الناس على من مد الهمزة من الله وقولهم : إن الهمزة هنا للإضفاف لا غير مع أن الاستفهام لا يكون إلا في الجمل ، وهنا دخل على اللفظ المفرد ، فهو منادي لا غير ، قال ابن مالك في الخلاصة : وللمنادي النائي أو كالنائي يَا ☆ وَأَيْ وَآ كذا أَيَا ثُمَّ هِيَا وعلى فرض تقديره جملة ، فما المانع أن يكون التقدير في ذلك يَا الله أَرْحَمَنَا ، أو أَغْفِرْ لَنَا أو نحو ذلك اهـ .

آمنوا) فإذا أتى بالنداء من العباد إلى الله تعالى جاء من غير حرف نداء ثابت، بناء على أن حرف النداء للتنبيه في الأصل، والله منزه عن التنبيه، وأيضاً فإن أكثر حروف النداء للبعد منها «يا» التي هي أم الباب وقد أخبر الله تعالى أنه قريب من الداعي خصوصاً في قوله تعالى: (وإذا سألك عبادي عنِي فإني قريب) ومن الخلق عموماً لقوله تعالى: (وما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ولا خمسة إلا هو سادسهم) وقوله: (ونحن أقرب إليه من حبل الوريد) فحصلوا من هذا التنبيه على أدبين: أحدهما ترك حرف النداء والآخر استشعار القرب، كما أن في إثبات الحرف في القسم الأخير، التنبيه على معنيين: إثبات التنبيه لمن شأنه الغفلة والإعراض والغيبة وهو العبد، والدلالة على ارتفاع شأن المندى وأنه منزه عن دنو كدنو العباد إذ هو في دنو عال وفي علوه دان سبحانه.

والثاني: إن نداء العبد للرب نداء رغبة وطلب، لما يصلح شأنه فأتي في نداء القرآن بلفظ الرب في عامة الأمر، تنبيهاً وتعليناً، لأن يأتي العبد في دعائه بالإسم المقتضى لحال المدعو، وذلك أن الرب في اللغة هو القائم بما يصلح المرءوب، فقال تعالى في معرض بيان دعاء العباد (ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ربنا ولا تحمل علينا إصرأ كما حملته على الذين من قبلنا) الخ.

قلت: فانظر رحمك الله كيف جاء النداء المختص بالعبد بإسقاط ياء النداء، وما ذلك إلا لحكمة ما سبق؛ وإذا فهمت هذا

فقل لي بربك هل يبقى على القوم من عتاب إذا بلغنا عنهم أنهم يحذفون ياء النداء في دعائهم وندائهم لمولاهم؟ وهل هذا من فقههم في دين الله أو من عدم فهمهم عن الله؟ «تأمل»: ومع ما قدمناه من الاستشهادات فإني لا أنسى كون الخصم، أو نقول المسترشد، لا ينفك متشفوفاً لما بآيدي القوم من النصوص والاستشهادات الدالة على مشروعية ذكر اسم الجلاله بانفراده، من حيث وروده على السنة السلف بتلك الصيغة، غير أنه ينبغي لصاحب هذا التساؤل أن لا ينسى أن القوم لا ينفكون متشفوفين لما بآيدي الخصم أيضاً من النصوص والاستشهادات القاضية بعدم مشروعية ذكر ذلك الإسم بمفرده، وكونه لم يكن من ذكر السلف، لا في خلواتهم ولا في جلواتهم، فإن كان أقصى ما يعتمد في هذه النازلة هو ما يرجع للقواعد التحوية من جهة عدم الترکيب، فإننا قد قدمنا له عدم صلاحيتها لأن تكون حجة في هذا الباب، وإن كان بيده من النصوص غير ذلك فينبغي له أيضاً أن لا يسارع بالنکير، لما ربما يكون بيد القوم ما يعارضها، وعلى فرض وجود التساوي في الطرفين، أو عدم الوجود في العجهتين، فلا تزيد المسألة عن أن يشملها دور الإجتهاد، وإذا فيكون قول الخصم: إنه لا يجوز ذكر هذا الإسم بانفراده ليس بحججة على من يقول بجوازه، وغاية الأمر أن يكون قولكم بعدم الجواز مقصوداً على ما يخصكم أنتم، لأن التشريع للغير وإلزام الناس بسلوکه هو من خصائص المعصوم عليه السلام، أما غيره فلا يستطيع أن يقول من عنده هذا جائز، وهذا غير جائز، ومن كان ذلك شأنه فجدير به

أن يغض من صوته، في شبه دائرة جهله فيها أكثر من علمه، وهي قاعدة تشمل سائر النوازل، فالصوفي كغيره ملزم بخوض الجمجمة وسلب الإختيار أمام الشرع الشريف والوضع الإلهي المقدس.

نعم إنه لا يبعد أن يأتينا الخصم من طريق آخر يقول فيه: إن ما لم يثبت فعله عند السلف لا يسوغ لنا أن نتعبد به، أو نتخرجه قربة نرجو الثواب عليه، فنقول له نعم، والأمر كما قلتم، والرجاء في الله أن نكون نحن وأنتم على وثيرة واحدة في شبه هذه النقطة، ولكن أظنك لا تنسى يا حضرة الأخ، ولا يفوتك كون الأسماء الإلهية مشروعة للتعبد بتلاوتها، بمقتضى قوله جلت قدرته: (وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحَسَنَى فَادْعُوهُ بِهَا) وهي مفردة، ومع كونها مفردة لم تنص الآية الكريمة ولا غيرها عن كيفية الدعاء بها من جهة العيغة، أو الترکيب ونحوه، وما أظن ذلك إلا مراعاة لأحوال السائرين والمتوجدين لله، حيث أنهم مختلفون من جهة القوة والضعف، والرغبة والرهبة والشوق والاشتياق، والناس طبقات والشوق مراتب، وأسرار الخلق متباعدة من جهة علاقتهم مع الله عز وجل، ومن تلك الحيثية لا يتأتى حصر ما كان يجري على ألسنة السلف من صيغ الأدعية والأذكار، حتى نستطيع أن نقول هذا الإسم لم يكن ذكرًا للسلف على سبيل القطع، أو هذا الإسم كانوا لا يرون ذكرًا، كل ذلك لقصورنا عن الإحاطة بجميع ما كان يجري على ألسنتهم في خلواتهم وحلواتهم وسقمهم وعافيتهم، ومن بعيد أن نعتقد كون الصحابة رضي الله عنهم ما

كان يمر على ألسنتهم إسم الجلالة مكرراً (الله الله) برأهم الله من مثل ذلك، وهنا يحسن بي أن نقدم لكم ما هو شبه دليل في النازلة، لتعلم كون الأمر كان أوسع مما نظن. أخرج الرافعي في تاريخ قزوين وأثبت العزيز حسن عن عائشة رضي الله عنها أنه رأى مريضاً يئن في حضرته صلوات الله عليه فنهاه بعضهم وأمره بالصبر، فقال النبي صلوات الله عليه: ذروه يئن فإنه يذكر إسماء من أسماء الله تعالى.

وإذاً فماذا ترى يرحمك الله في هاته الواقعة، على الفرض لو أن ذلك المريض كان متلفظاً بإسم الجلالة مكرراً (الله الله) بدل قوله «آه آه» أكان يصح من ذلك الصحابي توجيه الاعتراض عليه؟ كلاً! فإن المقام يأبى ذلك على ما يظهر، وما كان اعتراضه إلا لما فاته من إدراك معنى كلمة «آه» من كونها اسماء من أسماء الله تعالى، حتى أرشه النبي صلوات الله عليه لذلك بقوله: «ذروه يئن، فإنه يذكر إسماء الله» وأظنه دليلاً كافياً على ما يظهر، وحجتنا فيه كون كلمة «آه» مفردة، فقرر النبي صلوات الله عليه على ذكرها بتلك الصفة، وهذا زيادة على ما استفدناه من كونها إسماء من أسماء الله، ولا شك أنها فائدة ثمينة تبعث الإنسان على حسن الظن بالذاكرين كيما ذكروا، وعلى فرض أن لا يستقيم ما قدمناه عندكم حجة في طريق الاستدلال، فلا يسمح الإنفاق لنا ولا لكم أن نقول إلا أن المسألة خلافية، ومهمماً ثبت تقريرها بتلك الصفة فالمسألة اجتهادية، وإذاً فما هو وجه إلزمكم لنا يا حضرة الأخ أن تأخذ بقولكم، أو ندخل تحت اجتهادكم، في حال أننا لم نلزمك

بمثل ذلك؟ هذا من جهة، ومن جهة أخرى، إنكم كيما شددتم النكير على إخوانكم العلويين في شبه هاته النازلة، فلا تستطعون أن تجعلهم غير مسؤولين بمن كان يذكر ذلك الإسم بانفراده، ويأمر بذكره أيضا من أئمة الدين وهداة المسلمين. وهذا أنا أستطرد لكم نقل البعض من تطمئنون إن شاء الله بالنقل عنه، لاحتمال أنه لم يبلغكم ذلك، وإلا لما رأيتم العلويين من انفرد به فنظرتهم بهم بعين ملؤها إحتقار.

فأقول: ذكر في «مفید الراوی» للشيخ سیدی مصطفی ماء العینین عن ابن جریر في تفسیره أنه كان يقول: «بمطلوبية الاقتصار على ذكر الإسم المفرد للمرید في حال سلوكه». وجاء في الحديث: إن العبد إذا قال الله صعد من فيه عمود من نور فينتشر في الأفق، ثم يصعد إلى عنان العرش فيملأ الكون طرراً، فيقول له الله كف، فيقول وعزتك وجلالك لا أكف حتى تغفر لمن ذكر هذا الإسم، فيقول: (وعزتي وجلالي لقد آتیت على نفسي قبل أن أخلق الدنيا لا أجريه على لسان عبد من عبادي إلا وقد غفرت له) من مفید الراوی. وذكر في شرح المباحث الأصلية لإبن عجيبة رحمه الله، أن «أبا حامد الغزالی» رضي الله عنه قال: لقد أردت في بداية أمري سلوك هذا الطريق بكثرة الأوراد، والصوم والصلوة، فلما علم الله صدق نيتی، قيض لي ولیا من أولیائه فقال لي: يا بني، أقطع عن قلبك كل علاقة إلا الله وحده، واحل بنفسك، واجمع همتک وقل: الله الله الله.

وقال أعني الغزالی رضي الله عنه في «مشکاة الأنوار» ما نصه: ما دمت ملوثاً بما سوى الله فلا بد لك من نفي لا إله، وإذا غبت عن الكل في مشاهدة صاحب الكل، استرحت من نفي لا إله، ووصلت إلى الإثبات (قل الله ثم ذرهم في خوضهم يلعبون). ثم قال: متى تخلص من ذكر ما لم يكن، وتشتغل بذكر من لم يزل، فتقول: (الله) فتستريح مما سواه، وقال أيضا: إفتح باب قلبك بمفتاح قوله: (لا إله إلا الله) وباب روحك بقولك: (الله)، واستنزل طائر سرك بقولك: (هو هو).

ومما ذكره أيضا في كتابه: «المقصد الأسمى في شرح أسماء الله الحسنی» في الكلام على إسم الجلالۃ أعني قوله: الله: ينبغي أن يكون حظ العبد منه، يعني ذكر هذا الإسم التاله، وعني به أن يكون مستغرق القلب والهمة بالله تعالى لا يرى غيره، ولا يلتفت إلى سواه اهـ.

هذا ما اختاره الغزالی لكل مؤمن أن يجعل حظه من هذا الإسم. فإن اخترتم يا حضرة الأخ ما اختاره الغزالی لكم فذاك، وإلا فلا تطمع بأن يكون عدم اختياركم حجة على من وافق اختياره اختيار الغزالی.

وهب أن قولكم يصلح أن يكون حجة على شبه العلويين، فهل يكون حجة على من سبقهم أيضا من العلماء الأعلام المفسرين، كالفخر الرازي وغيره؟ فقد التزم على نفسه، وصرح باختياره لذكر هذا الإسم حسبما ذكره في تفسیره الكبير، عند الكلام على البسمة حيث يقول: واعلموا أيها الناس اني أقول

طول حياتي (الله)، وإذا مت أقول (الله)، وإذا سئلت في قبري أقول (الله) ويوم القيمة أقول (الله) وإذا أخذت الكتاب أقول (الله) وإذا وزنت أعمالي أقول (الله) وإذا جزت على الصراط أقول (الله) وإذا دخلت الجنة أقول (الله) وإذا رأيت الله أقول (الله) الخ.

كل هذا قاله الرازي على رغم أنف من لم يقل (الله) وإننا ما تكلفنا إلى نقل هاته الجمل إلا لتعلم أيها الأخ كون العلويين لم يكونوا مبتدعين بقولهم (الله)، كما توهنتموه فيهم، ول يكن في علمك أيضا أن عموم المتصوفة يشاركونهم في ذلك، ويعتقدون أنه الإسم الأعظم الذي إذا دعى به سبحانه وتعالى أجاب، وإذا سئل به أعطى، وليس هذا مقصورا على اختيار الصوفية، إنما هو اختيار غير واحد من الأئمة وجعل المحدثين والأصوليين، ومن ذلك ما ذكره الشيخ «محمد بيرم الخامس» رحمة الله في «النصرة النبوية»، وهو من يقول بجواز ذكر إسم الجلالة قال: إنه ورد في «رد المحتار» للسادة الحنفية: روى هشام عن محمد بن أبي حنيفة رضي الله عنه، أنه (إسم الله تعالى الأعظم) وبه قال «الطحاوي» وكثير من العلماء، ومما استشهد به شيخ الجماعة «أبو محمد عبد القادر بن يوسف الفاسي» رضي الله عنه في نوازله على مشروعية ذكر إسم الجلالة بانفراده، قال بعد كلام: وفي الصحيح: «لا تقوم الساعة حتى لا يبقى على وجه الأرض من يقول الله الله» وهو شاهد في الجملة لذكر هذا اللفظ وحده، سيماء على رواية النصب، ولا نزاع في التلفظ بالإسم

الكريم وحده، وحيث لا نزاع، فما المانع من أن يكرره الإنسان مراراً كثيرة، وما وجه إنكاره؟ أما لفظ الحديث المتقدم حسبما رواه الإمام أحمد في مسنده، وابن ماجه في صحيحه، عن أنس بن مالك رضي الله عنه هكذا: «لا تقوم الساعة حتى لا يقال في الأرض الله الله».

قلت وأبلغ شاهد يعتمد عليه في هذا الحديث، هو مجيء لفظ الجلالة مكرراً فكان صريحاً في إرادته ذكر ذلك الإسم، أما لو جاء غير مكرر لاحتمال أن يكون المراد به، حتى لا يبقى على وجه الأرض من يعتقد وجود (الله) أما مع وجود التكرار فلا احتمال.

ثم أقول: وعلى فرض أنه لا يوجد في الشرع الشريف أي دليل على جواز تكرار ذلك الإسم، فكذلك لا يوجد فيه أيضاً ما يفيد المنع من تكراره على اللسان، أو مروره على القلب، بل ليس في الشرع على ما يظهر ما يمنع من تكرير أي إسم من أسماء المحدثات، وإذا صح هذا، فكيف يوجد ما يمنع من التلفظ بإسم من أسماء الله الحسنى؟ فحاشاً أن يوجد في الشرع ما هو من قبيل هاته التعسفات والتنطعات، التي تلزم المؤمن أن لا يردد إسم مولاه على لسانه، بأن لا يقول (الله الله)، أو ما في معناه من بقية أسمائه، والله يقول: (ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها) أي أسمائه، والله يقول: «لا تدعوا الله إلا بالذلة» وهذا ما فهمناه نحن، واخترناه لأنفسنا، ولكنكم أنتم حق الاختيار لأنفسكم، وليس لكم أن تلزمونا الوقوف عند اختياركم، حيث أننا لم نلزمكم بمثل ذلك؟

الذى دفعكم للإنكار على العلويين فيما ارتكبوا، ولو لا ذلك لما  
تصديتم لدفع الحق، اعتماداً على ما بآيديكم من التوهם، من كون  
الأمر عند السلف على خلاف ذلك، وحقيقة لو أنه بلغكم من  
النصوص ما يثبت نظيره لتصفحتموه بمحكم، ورفعتموه فوق  
رؤوسكم، وهو أجمل ما نراه أليق بكم، وينبغي لي أن أعتقده في  
أمثالكم، وها أنا أستطرد لكم من ذلك ما فيه كفاية إن شاء الله،  
في كون ما عليه العلويين من ملزتهم للأذكار بغير قيد، لم  
يكن خارجاً عن السنة، ولا مزاحماً لها، وهذا إذا لم نقل هو عين  
السنة، بناء على أن ما جاء في الذكر من الأمر، يفيد الشمول،  
بحيث أنه غير مقييد بوقت دون وقت، أو مكان دون مكان،  
والمعنى أن سائر الأزمنة والأمكنة مناسبة لذكر الله، والإنسان  
مطلوب في جميع ذلك بعمارة أوقاته، ويرفع لوازم الغفلة، من أن  
تستحكم على مشاعره وتستولي على إدراكاته.

وبعبارة أخرى: إن الذكر محمود على كل حال، والغفلة مذمومة على كل حال، ولا شك أن ما يجمل بنا وبكم في هذا الباب، هو الإلتقاء للكتاب والسنة، أما ما جاء في الكتاب من الأمر بالذكر، والتحذير من الغفلة عنه، فقد لا يحتاج إلى سرده لوضوحة خصوصاً بين أمثالكم، وأما ما جاء في السنة، فهو ليس بأقل ظهوراً منه، وعلى كل ذلك، لا يمنعنا من تسطير بعض النقول النبوية، وشيء من التقريرات المذهبية، لندرك مراد الشارع منا، ونعمل به إن شاء الله؛ فمن ذلك ما أخرجه ابن ضرليس، وأبو يعلى في مسنده عن أبي سعيد الخدري: «عليك

ثم إنني أنهي هذا الفصل باستطراد جملة تكون تتميماً للفائدة أقول فيها: إنه على فرض تسليم وجود من يقول بكرابهه هذا الإسم «واستغفر الله» فإنهم نصوا على ما اختلف فيه بين كراهته ونديه، يكون أرفع درجة من المباح.

ومن ذلك ما ذكره «الأجهوري» في شرحه على خليل، نقلًا عن المواق، بهاته العبارة: (ان ما اختلف في ندبه وكراهته، فعله أفضل، وهكذا ما اختلف في سنته وكراهيته لا يكون أحط رتبة من المباح، بل نصوا على ما اختلف في مشروعية أنه أرفع درجة من المباح). هذا وإن ما سقناه لكم من النقول نيتنا فيه أن يكون شافعا عندكم في قبول اعتذارتنا عن العلاويين فيما ارتكبوا من ذكرهم ذلك الإسم، والله يقبل معدرة الجميع آمين. هذا ما يرجع للوجه الأول من جهة مشروعية ذكر الإسم وعدم مشروعيته. أما ما ذكرتموه أو نقول أنكرتموه من تلفظهم بإسم الجلالة

وإجرائه على أسلفهم حسبما قلتم بمناسبة، وبغير مناسبة في  
الطرقات، ونحوها من الأماكن الغير اللائقة، وقد ظهر لكم أن  
ذلك خروج منهم عن مطلوبية احترام الأسماء الإلهية، وأن فعلهم  
ذلك لم يكن من المقررات الشرعية، خصوصا وأن أحدهم إذا طرق  
الباب يقول (الله)، وإذا ناداه إنسان يقول (الله) إلى غير ذلك  
مما لم يجمل في نظركم.

وها أنا ذا أقول: إنني كيما تساهلت في الجواب عن هاته المسألة، إلا وأراني ملزوماً بعد استسماحكم أن أقول لكم: إنه قد فاتكم من الإطلاع على الآثار الواردة في شبه قضيتنا هذه، القدر

بتقوى الله ما استطعت، واذكر الله عند كل شجر وحجر» والمراد من الإطلاق تعميم الزمان والمكان، ونظير هذا ما أخرجه الإمام أحمد في مسنده عن أنس بسند صحيح، ومثله حديث عائشة رضي الله عنها أيضاً: «أنه كان يذكر الله على كل أحيانه» قال العلقمي قال الدميري مقصود الحديث أنه «كان يذكر الله متظهراً، ومحدثاً وقائماً ومضطجعاً، وماشياً وراكباً».

ونظيرًا لهذا، ما ذكره النووي في شرحه على مسلم، والمعنى أن الذكر كان عنده <sup>في كل وقت</sup> لا يختص بحال دون حال، ولا بمكان دون مكان، ومن تتبع دواعين العلماء في هذا الباب، يجد ما يفيد إجماع الأمة على الأخذ بالإطلاق في مسألة الذكر، ومن ذلك ما نقل عن السيدة الحنفية حسبما جاء في «نجوم المحدثين» عن القاضي خان أنه قال: الذكر في الأسواق ومجالس الغفلة والسوق جائز بنية أنهم مشتغلون بالدنيا، وهو مشتغل بالتسبيح والتهليل. فتأمل يرحمك الله قوله: مجالس الغفلة والسوق، ثمجد العلويين لم يبلغ بهم الاستهتار إلى ذلك الحد، وبالجملة، إنهم أجازوا الذكر حتى في الحمام، الذي هو محل الغفلة وكشف العورة، زيادة على كونه مستودع القدورات، حسبما جاء في «مجموع النوازل» قال ما نصه: إن قراءة القرآن في الحمام بصوت رفيع تكره، وبصوت خفي لا تكره، ولا يكره التسبيح والتهليل ولو برفع الصوت. وهكذا جاء في غير هذا من بقية دواعين السادة الحنفية، كالفتاوي الخانية والحسامية، والسراجية، والمتنفظ،

والجنس، مما استطرد ذكره صاحب «النصرة» وإذا كان ذكر الله جائزاً في نحو الحمام، فما هو ذنب العلويين إذا ذكر أحدهم في نحو الطرقات مثلاً؟ وعلى فرض أن تشمئز منه بعض النفوس الغير المتعودة على استماع الأذكار، فالواجب على المنصف إذا أراد الحكم على غيره، أن لا يحكم إلا بما يراه حكماً عند الله ورسوله صلوات الله عليه وآله وسالم، لا بما يختاره هو بطبيعته، ويستحسن في نظره، وغير خاف أن كون الإنسان قد يستحسن شيئاً ويستقبحه غيره، ولهذا كان الواجب علينا أن لا نرجع للإحسانات، ونكتفي باختيارات دون اختيارات الشرع لنا، وإذا فالواجب على من يؤمن بالله واليوم الآخر، أن يقف عند النصوص الشرعية، ويعمل بمقتضاهما، بدون ما يختار من عند نفسه شيئاً إلا ما اختاره الله له، (وما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمراً أن تكون لهم الخيرة من أمرهم).

هذا وأنت ياحضرة الأخ مهما كان من شريف مقاصدك الإطلاع على ما في المسألة من النصوص وأقوال العلماء في ذلك حسبما ذكرت، فقد يكفيك ما سطرناه، وعلى كل حال فهو شيء في الجملة، وعلى فرض احتياجكم لما وراء ذلك، وكثير ما يحتاج المؤمن إلى الزيادة من الخير، أقول لكم بعبارة أخرى: إن الذكر قد صرخ بجوازه غير واحد من الأئمة، حتى في الكثيف، وما ذكرنا لكم هذا، إلا لتدركوا وجه ما استبعدتموه من جواز الذكر، في نحو الطرقات. قال القاضي عياض في إكمال آخر كتاب الصلاة: «إن مذهب عبد الله بن عمرو بن العاص والشافعي ومالك

يا حضرة الأخ، لتعلم كيف أجاز الأئمة الذكر حتى في مثل ذلك المكان، الذي هو أثبت بقعة تعتبر على الإطلاق، وعلى فرض أنك تجد من يحرك لسانه بذكر الله، وهو على مثل تلك الحالة، فلا تستغرب ذلك منه، بأن تراه مبتداً ضالاً، ما دمت ترى من هو كالشافعي ومالك قائلين بجواز ذلك، وكفى بهما قدوة في الاعتصام بحبل الله، والاعتصام بسنة رسول الله ﷺ، ولا شك أنه بهذا النقل ونحوه، يتضح كون العلويين مظلومين فيما أنكروا تموه عليهم، على أنهم لم يبلغ بهم الاستهتار في الذكر، الحد الذي انتهى إليه الجواز حسبما ذكر من أنه لا يمتنع الذكر ولو بكيف، أو ما هو كمحال الفسوق، إذ غاية ما ينقل عن بعض العلويين، أنه إذا نبهه أحد يقول (الله)، وإذا نبه هو أحدا يقول (الله) وهم جرا، وفي ظني أن شبه هذا لا يترتب عليه أدنى مكره فيما يظهر، وهذا إذا لم نقل لكم إنه من السنة بمكان، وحتى إذا لم يكن منها على التقدير يكون أشبه بالحق منه بالباطل.

نعم قد يقول القائل : جلت أسماء الله أن يجعل الله يتوصل بها  
لغير الأخرويات ، فلا يجوز أن توضع للتنبيه والاستلفات  
ونحوهما ، فأقول : هذا يستقيم لو لم يكن في الشرع ما يسمح  
بنظيره ، أو نقول . يأمر به ، وأنت إذا تتبع المظان في شبه هاته  
النوازل ، تجد مراد الشارع منا يقرب من الصراحة بالأمر في مثل  
ذلك ، ألا ترى مشروعية الآذان ، فلا شك أنك تجدها وضعت  
لإعلام بدخول الوقت ، أو للأمر بالحضور لأداء الفريضة ، وكان

وابن بشير، جواز ذكر الله تعالى في الكنيف» الخ. وفهم أيضا من كلام ابن رشد في ساع (سحنون) ومن كلام (البرزلي) نقله (أبو الفيض الشيخ محمد الكتاني) في رسالة له على تفسير قوله تعالى: (يا أيها الذين آمنوا لا تدخلوا بيوتا غير بيوتكم حتى تستأنسوا وتسلموا على أهلهما) وعنه أيضا في «سنن المرتدين» ما نصه: قال اللخمي: «يدرك الله قاضي الحاجة قبل دخوله لموضع قضاء الحاجة» وروى عياض جوازه فيه (القاضي) ذهب بعضهم إلى جواز ذكر الله في الكنيف، وهو قول مالك، والنخعي، وعبد الله بن عمرو بن العاص، وقال ابن القاسم «إذا عطس وهو يبول يحمد الله» قال جامع الرسالة المتقدم ذكره: فإن قلت أليس قد قال الشيخ خليل «وبكنيف نحي ذكر الله» وقد قيل بالمنع، ويتبادر للفهم من كلام ابن عبد السلام، وخليل في التوضيح، أن الممنوع على التحرير، قلنا: كما أنه يفهم من كلام هؤلاء أن الممنوع على التحرير، فهو من كلام ابن رشد وعياض وصاحب الطرازا أن الممنوع عند من يقول به، إنما معناه الكراهة، وهو صريح كلام الجزولي وصاحب المدخل، ومن فهمه على التحرير انتقده عليه الأئمة، منهم الإمام أبو عبد الله الخطاب، قال: وهو غير ظاهر، إذ ليس في كلام أحد من المتقدمين ما يوافقه، ولم يصرحوا بالتحrir، قال: فيتعين حمل كلامهم على الكراهة ليوافق كلام المتقدمين.

قلت: وما كان استجلابنا لهذه النصوص على نية ترجيح أحد المذهبين من جهة جواز الذكر في الكنيف أو عدمه، إنما ذكرناها

الأقرب والأنسب للمقام أن ينادي : الصلاة قد حضرت، أو الوقت قد دخل، وما في معنى ذلك، وإذا فلم جاء بسرد العقيدة بتمامها، بدلًا عنها من الألفاظ الوجيزة؟ وعليه فهل تستطيع أن تقول لماذا صيرت أسماء الله آلة يتوصل بها إلى نداء المصلين؟ ونظير هذا أيضاً مشروعية التسبيح في الصلاة إشعاراً بأن يكون المصلي متلبساً بها، أو إشعاراً بما يطلبه به المقام من الضروريات.

ومن ذلك أيضاً ما ورد عن الصحابة رضي الله عنهم من أنهم كانوا يوقفون بعضهم بعضاً بنحو التكبير، يشهد لذلك ما جاء في الصحيحين في قضية الوادي لما ناموا عن صلاة الصبح، وكان أول ما استيقظ أبو بكر، وكان عمره رابع مستيقظ، فأخذ في التكبير حتى استيقظ النبي ﷺ، فتأمل يرحمك الله كيف كانوا يستعملون الأذكار في إيقاظ النائم ونحو ذلك، وهكذا كان شأنهم في الحروب وغيرها، قد يستدلون على أشياء بالتكبير، ويشبهه هذا ما نص عليه «ابن رشد» على قول خليل : (وجاز الافتخار عند الرمي والتسمية والصياغ، والأحب ذكر الله) «ابن عرفة».

وهكذا عند ظن الإصابة بالرمي، وذكر الله أحب إلي. اهـ. تأمل كيف اختار ذكر الله سبباً للإعلام بوقوع الإصابة، وما كان اختيارهم ذلك إلا لعلمهم بمراد الشارع من جهة مقصوده في تعميم الذكر فيسائر الحالات.

ثم أقول : إنه لما كان من المحتمل أن يرى ما استجلبناه من النصوص غير كاف من جهة صريح الدلالة، ظهر لي أن أذكر

جملًا مما ورد في خصوص مطلوبية الاستئذان بذكر الله عز وجل، وبذلك يدرك الأخ الكريم بغيته التي كان يتطلبهما بإرادته الوقف على نصوص الشارع في مثل ذلك.

فأقول : إنه مما ورد من صريح الحديث في هذا الباب، قوله ﷺ : «إذا أتيتم أبواب دياركم فاعلنوا بذكر الله» نقله العلامة السنوسي صاحب العقائد في كتابه «نصرة الفقير في الرد على أبي الحسن الصفيري» والذي يزيد هذا النص م坦ة في المعنى، هو ما ذكره أكثر المفسرين في معنى الاستئذان الوارد في قوله تعالى : (يا أيها الذين آمنوا لا تدخلوا بيوتاً غير بيوتكم حتى تستأنسوا وتسلموا على أهلهما) نقل الفخر الرازي في تفسيره الكبير، بعد ما تكلم على الاستئذان من عدة وجوه، قال : وقال عكرمة : هو التكبير والتسبيح ونحوه، يعني من بقية الأذكار، وفي تفسير النيسابوري المسمى «بغرير القرآن» نظير ما نقله الرازي بعينه. ومن ذلك ما أخر جه ابن أبي شيبة، والترمذى، وابن أبي حاتم، وابن مردويه والطبرانى، عن أبي أبى قاتل : قلت يا رسول الله، أرأيت قول الله : (حتى تستأنسوا وتسلموا على أهلهما) هذا التسلیم قد عرفناه، فما الاستئذان؟ قال : «يتكلم الرجل بتسبیحة وتكبیرة وتحمیدة، ويتنحنح فیؤذن أهل البيت» نقله السیوطی في كتابه «الدر المنثور» في تفسیر القرآن بالماثور.

ونحن نكتفي بنقل ما سبق، عن تتبع ما ورد في هذا الباب من الدلائل الصريحة عن مشروعية الاستئذان بذكر الله، وأنه لا

نزاع بين الأئمة في كون الذكر في الإستئذان أفضل من الصياغ ودق الباب، خصوصاً إذا كان بعنف، وأنت يا حضرة الأخ مهـماً أمعنت النظر بإنصاف فيما قدمـناهـ، يتضح عندكـ، أنـ السنةـ لـماـ بـعـدـ الشـفـقـةـ بـيـنـهـاـ وـبـيـنـنـاـ،ـ تمـثـلـتـ فـيـ نـظـرـنـاـ فـيـ شـكـلـ الـبـدـعـةـ،ـ فـلـهـذـاـ قـمـنـاـ نـحـارـبـهـ بـغـيـرـ شـعـورـ،ـ وـعـلـىـ غـيـرـ عـلـمـ مـنـاـ،ـ أـلـهـمـنـاـ اللهـ وـإـيـاـكـمـ رـشـدـنـاـ آـمـيـنـ.

وـقـبـلـ أـخـتـاتـنـاـ هـذـاـ الـمـكـتـوبـ الـمـبـارـكـ،ـ عـلـيـنـاـ وـعـلـيـكـمـ إـنـ شـاءـ اللهـ،ـ أـذـكـرـ لـكـمـ مـنـ بـعـضـ الـأـثـارـ الـمـرـوـيـةـ فـيـ هـذـاـ الـبـابـ،ـ وـأـرـجـوـكـمـ أـنـ تـعـطـوـهـاـ حـظـهاـ مـنـ الـاـهـتـمـامـ،ـ كـمـاـ هـوـ شـأـنـ أـمـثـالـكـمـ.ـ وـمـنـ ذـلـكـ حـدـيـثـانـ شـرـيفـانـ كـلـ مـنـهـمـ يـفـيدـ تـلـخـيـصـ جـمـيـعـ مـاـ قـدـمـنـاـ مـنـ جـهـةـ وـجـوـبـ استـغـرـاقـ الزـمـنـ وـالـمـكـانـ،ـ وـعـمـارـةـ سـائـرـ الـأـوـقـاتـ بـذـكـرـ اللهـ عـزـ وـجـلـ.ـ الـحـدـيـثـ الـأـوـلـ هـوـ مـاـ أـخـرـ جـهـ الإـمـامـ أـحـمـدـ،ـ وـأـبـوـ دـاـوـدـ،ـ وـأـبـنـ أـبـيـ الدـنـيـاـ،ـ وـأـبـنـ حـبـانـ،ـ وـالـلـفـظـ لـأـبـيـ دـاـوـدـ،ـ قـالـ عليه السلامـ:ـ «ـمـنـ قـدـ مـقـدـعـاـ لـمـ يـذـكـرـ اللهـ فـيـهـ،ـ كـانـ عـلـيـهـ مـنـ اللهـ تـرـهـ»ـ قـالـ الـحـافـظـ عـبـدـ الـعـظـيمـ التـرـةـ بـكـسـرـ التـاءـ،ـ وـتـخـفـيفـ الرـاءـ،ـ النـقـصـ وـقـيـلـ التـبـعـةـ.ـ الـحـدـيـثـ الـثـانـيـ هـوـ مـاـ أـخـرـ جـهـ أـبـوـ دـاـوـدـ وـالـحـاـكـمـ،ـ عـنـ أـبـيـ هـرـيـرـةـ رـضـيـ اللهـ عـنـهـ قـالـ:ـ «ـمـاـ مـنـ قـوـمـ يـقـوـمـونـ مـنـ مـجـلـسـ لـاـ يـذـكـرـونـ اللهـ فـيـهـ،ـ إـلـاـ قـامـوـاـ عـنـ مـشـلـ جـيـفـةـ حـمـارـ،ـ وـكـانـ عـلـيـهـمـ حـسـرـةـ يـوـمـ الـقـيـامـةـ»ـ.

وـإـلـىـ هـنـاـ اـنـتـهـىـ بـنـاـ الـجـوـابـ وـالـتـوـفـيقـ بـيـدـ مـنـ إـلـيـهـ الـمـرـجـعـ وـالـمـأـبـ،ـ وـصـلـيـ اللـهـ عـلـىـ سـيـدـنـاـ مـحـمـدـ وـعـلـىـ آـلـهـ وـصـحـبـهـ وـسـلـمـ،ـ وـالـحـمـدـ لـلـهـ رـبـ الـعـالـمـينـ.

كـمـلـتـ بـحـمـدـ اللـهـ مـنـ إـمـلـاءـ أـسـتـاذـنـاـ سـيـدـنـاـ وـمـوـلـاـنـاـ الإـمـامـ سـيـدـيـ الحاجـ أـحـمـدـ بـنـ مـصـطـفـيـ الـعـلـاوـيـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ،ـ أـوـلـ رـجـبـ الـفـرـدـ سـيـنـةـ 1346ـ هـجـرـيـةـ عـلـىـ صـاحـبـهـ الـصـلـاـةـ وـالـتـحـيـةـ.

ولـتـمـ الـفـائـدـةـ،ـ لـمـ يـطـلـعـ عـلـىـ هـاتـهـ الـجـوـهـرـةـ الـفـرـيـدـةـ فـيـ بـابـهـ،ـ الـتـيـ سـمـحـتـ بـإـيـرـازـهـ مـنـ بـحـرـهـ الـفـيـاضـ،ـ جـلـالـةـ الـأـسـتـاذـ الـأـكـمـلـ،ـ وـالـحـصـنـ الـأـشـمـلـ،ـ ذـيـ الـفـيـضـ الـقـوـيـ،ـ عـمـدـنـاـ فـيـ طـرـيـقـ اللـهـ،ـ وـمـنـقـذـنـاـ مـنـ ظـلـمـاتـ الـجـهـلـ الـحـالـكـ،ـ وـلـيـ نـعـمـتـنـاـ الإـمـامـ سـيـدـنـاـ وـمـوـلـاـنـاـ أـحـمـدـ بـنـ مـصـطـفـيـ الـعـلـاوـيـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ،ـ نـلـحـقـهـ بـإـثـبـاتـ تـقـارـيـظـ لـأـجـلـ الـبـعـضـ مـنـ الـعـلـمـاءـ الـأـعـلـامـ،ـ وـالـمـدـرـسـينـ الـكـرـامـ،ـ بـجـامـعـ الـقـرـوـيـنـ بـمـدـيـنـةـ فـاسـ،ـ حـرـسـهـ اللـهـ مـنـ كـلـ بـأـسـ،ـ وـغـيـرـهـ مـنـ حـظـىـ بـالـجـمـاعـ بـجـنـابـهـ الـكـرـيمـ عـنـدـ سـيـاحـتـهـ لـلـإـيـالـةـ الـشـرـيفـةـ،ـ وـزـيـارـتـهـ الـعـاصـمـةـ الـإـدـرـيـسـيـةـ،ـ وـغـيـرـهـ مـنـ الـمـدـنـ بـتـلـكـ الـإـيـالـةـ،ـ وـقـدـ تـعـلـقـ بـطـرـيقـتـهـ الـكـرـيمـةـ الـجـلـ منـ عـلـمـائـهـ وـأـشـرافـهـ،ـ وـعـنـدـ اـطـلـاعـهـ عـلـىـ هـاتـهـ الرـسـالـةـ الـتـيـ لـمـ يـوـجـدـ نـظـيرـهـ فـيـ مـهـنـيـ

منـ الـزـمـنـ،ـ لـمـ حـوـقـهـ مـنـ الـبـرـاهـيـنـ الـسـاطـعـةـ،ـ وـالـأـدـلـةـ الـقـاطـعـةـ،ـ الـتـيـ لـمـ يـبـقـ لـمـ تـأـمـلـهـ رـيـبـ فـيـ مـشـرـوـعـيـةـ ذـكـرـ هـذـاـ إـسـمـ الـكـرـيمـ:ـ (ـالـلـهـ)ـ تـبـادـرـ الـكـلـ لـتـقـرـيـظـهـ اـنـتـصـارـاـ لـلـحـقـ،ـ وـالـلـهـ يـنـضـرـ مـنـ يـنـصـرـهـ بـالـغـيـبـ،ـ وـالـحـقـ أـحـقـ أـنـ يـتـبـعـ،ـ وـهـكـذـاـ يـسـتـحـقـ لـلـبـاطـلـ أـنـ يـنـدـفـعـ،ـ وـمـنـ جـمـلـةـ أـولـئـكـ الـأـجـلـةـ الـمـحـقـقـيـنـ،ـ الـعـلـمـةـ الـأـجـلـ النـاسـكـ الـأـمـثـلـ،ـ فـضـيـلـةـ الـشـيـخـ سـيـدـيـ الـحـسـنـ بـنـ الـوـلـيـدـ الـعـرـاقـيـ،ـ أـحـدـ الـمـدـرـسـينـ بـالـدـرـجـةـ الـعـلـيـاـ بـمـدـيـنـةـ فـاسـ وـمـفـاتـيـهـ،ـ قـالـ حـفـظـهـ اللـهـ:

الحمد لله الذي نور قلوب أوليائه، بنور بسم الله وجعلها علما في حركاتهم وسكناتهم، معتقدين كلمة قل الله، والصلوة والسلام على القائل: «لا تقوم الساعة حتى لا يبقى على وجه الأرض من يقول: الله الله» وعلى الله وأصحابه الذين هاجروا ووحدوا الله.

أما بعد، فلما طلع نجم السعادة بمحروسة فاس<sup>(1)</sup>، وساعدتنا السعادة بانتشار لآلية من بين أفراد الناس، ألا وهو حضرة الشيخ المربي الأكبر، الشهير الأنور، سيدي «أحمد العلوي» الذي هو بكل وصف أولوي، فأطل علينا على مؤلفه الذي ألفه في الإسم المفرد، فإذا هو تأليف غني عن التعريف، مشتمل على ما يثلج له صدر العريف، ويستحسن كل من له في التصوف وظيف، فتبليل لساني وقال: ليت شعري أين كان هذا العبر الجليل، المتقن لهذا المقال، فنقول مؤيدا لما قال:

لا يخفى أن إسم الجلالة هو مفرد علم، موضوع ليدل بالمطابقة على واجب الوجود، الموصوف بالصفات، المتنزه عن الآفات، الذي لا شريك له في المخلوقات، فمدلوله الذات مع جميع صفاتها شأن الأعلام الشخصية، «السبكي» العلم ما وضع لمعين: فالذacker يقصد بالعلم المفرد هذا المعنى، فهو مفيد لمعنى الإفرادي، قال: أفضل المتأخرین العلامة المرتضى شارح الإحياء في مبحث الأذكار ما نصه: قال بعض العارفین: «لا تذكري

(1) وذلك في أوائل شهر ذي الحجة سنة 1346 هـ.

بذكرك فتحجب عنی بك، واذكري بذكری» وتحقيق هذا أن ذكرك بك هو أن تذكره للتغزية، أو معنى من معانی الذكر، وذكرك به هو أن تذكره لكونه أمرك بالذكر، ولهذا اختار العارفون الذكر المفرد، لكونه يعطيك معنى تعرف بسببه ليكون الذكر تبعداً محسناً، فمتى سمعته تلتغزية أو هلت لمنفي الشريك، وقصدت هذا المعنى المعقول فقد ذكرته به، فتحقق والله أعلم اه منه بلفظه وحروفه. ولهذا قد يغتنيهم الذكر عن التغزية، أعني الإسم المفرد عن قوت الأشباح، قال أبو يزيد البسطامي رضي الله عنه: لقيت فتى في الطواف فقلت له من أين أنت؟ قال من خراسان، فقلت فما طعامك؟ قال بسم الله، قلت ما شرابك؟ قال بسم الله، قلت ما لباسك؟ قال بسم الله، فخر ميتا، فإذا في جيبة رقعة فيها بسم الله الرحمن الرحيم، فوقفت متعجباً، فنوديت يا أبو يزيد هذا الفتى بسم الله ربناه، وبالآلوهية خلقناه، وبالرحمنية رزقناه، وبالرحيمية عرفناه، فإنه ولبي اخترناه وأنشدا:

أنت وردي إذا ظلمت إلى الما ☆ أنت قوي إذا أردت الطعام ولهذا قال العارفون حسبما نقله الشيخ الطيب بن كيران: إن بسم الله من العارف بمنزلة كن من الرب اه. فالعارفون رضي الله عنهم، الذاكرون لإسم الجلالة قصدوا بها معناه الإفرادي لما في النصوص المتقدمة، فلذا تراهم يتكلمون بالمفرد العلم في الأسواق، وعند الاستئذان، وغير ذلك، إشارة إلى استحضارهم الذات العلية في كل لحظة، وفي كل حركة وسكن، ليدل ذلك على تبرئتهم

من حولهم وقوتهم، فمقامهم مقام التوحيد الخالص فافهم، ولا تكن من الممترتين، وقد ثبت عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه أنه كان يذكر الله في الأسواق تذكرة للغافلين، والأعمال بمقاصدتها، إنما الأعمال بالنيات.

والقول بأن لفظ الجلالة ليس بمركب مفيد، فلا يشمله تعريف الكلام عند النحاة، فهو ليس بمفيد إذ هو ليس بمركب ساقط من وجوه:

الأول: إنه قد حصر الإفادة في المركب، وهذه سفطية ظاهرة، لأن الإفادة على قسمين إفادة إفرادية وهي دلالة اللفظ على معناه، وإفادة تركيبية وهي الدالة تحت تعريف الكلام بقوله ليس بكلام صحيح، وإنما هو علم مفرد، وما رتبه عليه من كونه ليس بمفيد ب صحيح، لأن الإفادة التركيبية لا يلزم منها نفي كل الإفادة، إذ نفي الخاص لا يستلزم نفي العام بالبداهة العقلية، فالإسم المفرد مفيد وإفادته دلالته على مسماه، كما أن المركب مفيد، وفائدته دلالته على مسماه، فما هذا الاشتباه العجيب.

الثاني: إن المفرد سابق في التعقل على المركب، فلولا وجود المفردات لما وجدت المركبات ضرورة، إن المركب لا يعقل ذهنا وخارج جا إلا بعد تعقل مفرداته، ولهذا طفت دواعين اللغة بتفسير المفردات دون المركبات، لكونها أصل اللغة، ولكن التركيب عارضا للربط بين المفردتين كما قرر في محله.

الثالث: إن لفظ الجلالة هو ذكر تعبدى لذلك اللفظ الخاص الدال على الذات بجمع صفاتها، لم يقصد الذاكر به الإخبار ولا

لازمه في الإخبار، لقول الخطيب القزويني: «لا شك أن قصد المخبر بخبره إفاده المخاطب الحكم، أو كونه عالماً به هذه هي خاصية الخبر» ولا شيء من ذلك بمراد هنا، لأن الذاكر إنما غرضه التبعد بلفظ الجلالة لا إخبار الغير، حتى يتم محل للتركيب الذي زعم المعترض انحصر الفائدة فيه، لأن المعترض لم تحمل حوصلته إلا تعريف الكلام ولم يدر غيره، فلهذا قال ما قال وإن عضتنا الطرف إرخاء للعنان على طريق تشحيد الذهن، نقول إنه لو لوحظ تركيبه فيجري على وجوه عربية، أولها حنف المستند لدليل الذكر، وإنما للإختصار كما في السعد فيقدر بحسب المقامات.

«الله» أتعلق به في حركاتي وسكناتي، أو «الله» نور السموات والأرض، ويحتمل أن تكون إنشائية قصد بها إنشاء التعلق بلفظ الجلالة، أو يقال إنه منادى على إسقاط حرف النداء، كقول الله تعالى: (يوسف أعرض عن هذا) وقوله (منفرغ لكم أيها الثقلان) وفي المثل: «أطرق كري إن النعام في القرى» والمنادى جملة كما في الابتدائيات، أو منصوبا على المدح، إلى غير ذلك من التوجيهات العربية، فلفظ الجلالة مفيد سواء اعتبر إفراده أو تركيبه، والسؤال عن هذا أظنه عيناً أو عناداً، والله أعلم بما في قلوب العباد.

هذا واسم الجلالة خصص بأمور منها: إنه تكرر في القرآن ألف مرة وخمسماة وستين مرة، ومنها إنها أجمعـت الأمم عليه فلم ينكره من لدن آدم مسلم ولا كافر، ومنها إنه قيل هو إسم الله

العظيم الأعظم، ومنها إنها إذا رفع قامت الساعة، ومنها إنها يضاف إليه غيره، ولا يضاف هو إلى غيره، إلى غير ذلك مما لا تحيط به مجلدات، ولنشر إلى نزد النزد من الآيات والأحاديث الدالة على عموم الذكر، منها قوله تعالى: (الذين يذكرون الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم) دلت الآية بفتحها على عموم ذكر الله في كل الأوقات، لأنها أطلق في مقام قابل للتقييد فيؤذن بالعموم، كما في الأصول، وأنه يتمسك بالعام قبل البحث عن المخصوص، لأن التخصيص قصر العام على بعض أفراده، فلا يصار إليه إلا بمر جح، ومنها: (إن الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا) فهو إطلاق أيضاً للفظ على عمومه، ومنها: (يا أيها الذين آمنوا اذكروا الله ذكراً كثيراً) إلى غير ذلك من الآئم المطلقة المفيدة للإذن في عموم ذكر لفظ الجلالة.

وأما الأحاديث، فمنها قوله عليه السلام: «ما جلس قوم مجلساً يذكرون فيه الله إلا حفت بهم الملائكة وغضبتهم الرحمة وذكرهم الله فيمن عنده» قال العراقي رواه مسلم من حديث أبي هريرة، عن محمد بن بشار عن محمد بن جعفر عن شعبة عن أبي اسحاق، قال سمعت الأئم يقول أشهد على أبي هريرة وأبي سعيد أنهما شهدوا على رسول الله عليه السلام أنه قال: «لا يقعد قوم يذكرون الله تعالى إلا حفتهم الملائكة وغضبتهم الرحمة ونزلت عليهم السكينة وذكرهم الله فيمن عنده» آخر جه أبو داود والطيالسي عن شعبة وأخر جه أبو عوانة في صحيحه وأخر جه أبو نعيم في المستخرج وأخر جه مسلم والترمذى من رواية الثوري والنسائي من رواية عثمان.

فقول الحديث: «يذكرون الله» صريح في لفظ الجلالة المفرد العلم، لأن معنى يذكرون الله أي يتلفظون بهذا اللفظ الخاص، فهو إذن في ذكر الجلالة على طريق الإفادة الإفرادية التي هي أصل للمركبات، ومنها ما في الإحياء للغزالى رضي الله عنه ونصه: مر النبي صلوات الله عليه على سعد وهو يدعوه بأصبعيه فقال له صلوات الله عليه: «أحد يا سعد» ورجاله رجال الصحيح ورواه الحاكم في المستدرك عن سعد بن أبي وقاص قال: مر النبي صلوات الله عليه وأنا أدعوه بأصبعين فقال لي: «أحد أحد» اهـ. فمعنى أحد: الله علم مفرد لا شريك معه، والأحاديث في هذا المعنى أكثر من أن يحاط بها، أنظر كتب القوم، فقد ملئوا فيها مجلدات، ولنمسك القلم متمسكاً بحول وقوة المفرد العلم الله، ونقول أماتنا الله على كلمة لا إله إلا الله، وحشرنا الله في زمرة الذاكرين الله، الذين قالوا ربنا الله، وجزى الله عنا خيراً من كان سبباً في هذه المذكرة، وتمتع العباد ونفعهم بعلوته في الدنيا والآخرة، (ربنا عليك توكلنا وإليك أنتنا وإليك المصير) وصلى الله على سيدنا محمد السراج المنير، والله والصحابة والتابعين. قيده عن عجل مسلماً على من يقف عليه، محب أهل الله الحسين بن الوليد العراقي لطف الله به آمين.

ومنهم فضيلة العلامة الأجل، الشيخ سيد العباس بن أبي بكر البناي، أحد أئمة المدرسين بالدرجة العليا بالقرويين بمدينة فاس ومقاتلها، قال .. اهـ الله: الحمد لله كما يحب لجلاله، وصلى الله وسلم على النبي وآلـه.

أما بعد: فإن الأقدار الإلهية سمحت باجتماعنا بالشيخ الأكبر، المربi الأشهر، أبي العباس سيدi أحمد بن مصطفى العلوي المستغاني، بحـاضرة فـاسـ الغـراءـ، بـمـنـاسـبـةـ زـيـارـتـهـ لـلـمـغـرـبـ الأـقـصـىـ، وـوـصـولـ جـنـابـهـ إـلـيـهاـ أـوـاـئـلـ شـهـرـ ذـيـ الـحـجـةـ الـحـرـامـ مـتـمـ سـنـةـ سـتـةـ وـأـرـبـعـينـ وـثـلـاثـمـائـةـ وـأـلـفـ، وـلـمـ أـكـنـ قـدـ رـأـيـتـهـ مـنـ قـبـلـ، وـكـانـتـ لـيـ مـعـهـ صـلـةـ وـدـيـةـ مـبـنـاـهـ عـلـىـ رـابـطـةـ عـلـمـيـةـ، وـلـأـجـلـ هـذـاـ تـقـدـمـتـ بـيـنـيـ وـبـيـنـهـ مـكـاتـبـ حـيـيـةـ، فـلـمـ اـجـتـمـعـتـ بـالـشـيـخـ الـمـذـكـورـ رـأـيـتـهـ رـجـلـ قـدـ وـضـعـ عـقـلـهـ حـلـيـةـ الـقـبـولـ، وـهـوـ مـتـصـفـ بـأـخـلـاقـ عـالـيـةـ وـمـأـثـرـ فـاضـلـةـ، وـالـرـجـلـ لـهـ شـغـفـ زـائـدـ بـالـعـلـمـ، وـمـجـالـسـ أـهـلـهـ، وـالـمـذـاـكـرـةـ فـيـ مـسـائـلـهـ، مـعـمـراـ أـوـقـاتـهـ بـالـذـكـرـ وـالـنـصـحـ وـالـدـلـالـةـ عـلـىـ طـرـيقـ الـحـقـ، سـالـكـ سـنـنـ الـمـهـتـدـيـنـ، فـحـلـ مـنـيـ مـحـلـاـ رـفـيـعـاـ وـمـقـاماـ بـدـيـعـاـ، وـأـنـشـدـتـ قـوـلـ القـائـلـ:

ما زلت أسمع من إحسانكم خبرا ★ الفضل ينبله عندكم ويرفعه حتى التقينا فشاهدت الذي سمعت ★ أدنى وأضعاف ما قد كنت أسمعه وكان مما قد جرى من المذكرة معه، مسألة ذلك الإسم المفرد الجامع على سفن ما يفعله الصوفية، وأطلاعني على رسالة له تضمنت الانتصار لهم في ذلك، بأدلة ظاهرة، ورد إنكار المنكر عليهم في ذلك، فبمناسبة ذلك ظهر لي كتب هذه العجالة، فأقول وبالله التوفيق والهدایة.

لا جرم أن الذكر إما لساني، وإما قلبي، فاما أن يكون إطلاقه عليهم بالاشراك، والأقرب أنه حقيقة في القلب، لأن ضده

النسیان، ومحل النسیان القلب، لأن الضدین يجب اتحاد محظیما، كما قاله الشریف التلمساني، رداً على بن عبد السلام التونسی، المتوجه أن ضده الصمت، فإن الصمت ضد النطق، والذکر من حيث ذاته دائرة بين الوجوب والندب، لثبوت الطلب من الشارع، وأدنی مراتب الطلب الندب، ولذلك كان الذکر لا يحتاج في ذکرہ إلى نیة، لأنها إنما تكون فيما يقع على وجهین الطاعة والمعصیة، فتطلب النیة للتمیز. إلى أن قال: ثم إن الذکر يجب على الذکر على أي حالة كان، وفي أي زمان ومكان، وهي خصیصة بشاهد أنه ﴿كَانَ يَذْكُرُ اللَّهَ عَلَى سَائِرِ أَحْيَانِهِ﴾ رواه الأئمہ منهم مسلم، وقال جل علاه: (الذین يذکرون الله قیاماً وقعوداً وعلى جنوبهم) والمراد الذکر المعلن على أقوال أربعة في تقسیر الآیة، ومنها قول «ابن فورك» المعنی قیاماً بحق الذکر، وقعوداً عن الدعوی فيه، والصیح أن الآیة عامة في كل ذکر، وأنت خبیر بأنه ليس للفذ أن یترک الذکر، لكونه ليس على أکمل الحالات، فإن ترك الذکر من أقبح العیوب، وأعظم المصیبات، فینبغي للعبد أن لا یغفل عن الذکر على أي حال كان، وفي أي وقت، قال الشیخ أبو القاسم القشیری: «ومن خصائص الذکر أنه غير موقت، بل فما من وقت من الأوقات إلا والعبد مأمور بذکر الله تعالیٰ، إما فرضاً وإما نفلاً، والصلوة وإن كانت أشرف العبادات، فقد لا تجوز في بعض الأوقات، والذکر بالقلب مستدام في عموم الحالات». إلى أن قال: «وتحرم القراءة على الجنب، ولا بأس بسائر الأذکار من

التهليل والتسبيح ونحوهما مع الجنابة أو الحيض والنفاس». وفي حديث أبي هريرة المشهور: «إِنَّ اللَّهَ مَلَائِكَةً يَطُوفُونَ بِالْطَّرِيقِ يُلْتَمِسُونَ أَهْلَ الذِّكْرِ، فَإِذَا وَجَدُوا قَوْمًا يَذْكُرُونَ اللَّهَ تَعَالَى، تَنَادَوْهُمْ هَلْمُوا إِلَى حَاجَتِكُمْ فَيَحْفَوْنَهُمْ بِأَجْنَحَتِهِمْ» الحديث بطوله، وفيه يقول الله تعالى: (ما يقول عبادي؟ فيقولون: يسبحونك ويكبرونك ويحمدونك) وفيه يقول رب العزة: (أشهدكم أني قد غفرت لهم، فيقول ملك من الملائكة، فيهم فلان ليس منهم إنما جاء لحاجة قال: هم القوم لا يشقي جليسهم) فالحديث المذكور فيه من الثناء على الذاكرين، والغفران لهم ولغيرهم ببركاتهم، ما يدل على كونه مطلوباً مرغباً فيه شرعاً.

وفي حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما: «قلت يا رسول الله ما غنية مجالس الذكر؟ قال الجنة» وفي حديث جابر قال: خرج علينا رسول الله ﷺ فقال: «يا أيها الناس، إن الله سرايا من الملائكة تحل وتتقف على مجالس الذكر، فاغدوا وروحوا إلى ذكر الله» وفي حديث أبي هريرة وأبي سعيد رضي الله عنهما أنه ﷺ قال: «لا يقدر قوم يذكرون الله، إلا حفتهم الملائكة، وغشيتهم الرحمة، ونزلت عليهم السكينة، وذكرهم الله فيمن عنده» وهنا أطال الكلام إلى أن قال:

وأما ذكر الإسم المفرد الجامع، ففي خبر أنه يدل على الذات بجميع صفاتها، فهو إسم جامع وسائر الأسماء الحسنة لا يحتوي

واحد منها على ما تحتوي عليه، لأن سائرها مشتق يدل على معناه الكلي، ولا يدل على الذات، إلا بدلالة التضمن، والذات المدلولة للمشتقة الكلية لا المعينة، وكذلك اختص الإسم الجامع بكونه أشرف، وبكونه أعظم من ذكر غيره من أسمائه تعالى، وحاز تخصيصاً زائداً على سائر مقاماتها لأنه جامع للذات والصفات كما مر، وهو معنى قول بعض الأئمة: إنه أعم و منها أنه هو الإسم الخاص به تعالى، وقد حقق الله الخصوصية فلم يمكن أحداً من التسمي به مع كثرة الجبابرة والفراعنة المدعين للألوهية، وفي هذا آية باهرة وحجة ظاهرة، ومنها انه يضاف إليه غيره من الأسماء ويعرف به، ولا يضاف هو إلى غيره ولا يتعرف بشيء، ومنها انه يوصف بغيره ولا يوصف الغير به، ومنها ان كل إسم يصلح للتعلق والتخالق، وهذا الإسم إنما هو للتعلق فقط دون التخالق. ومنها انه قد اختص بخاصية، وهي أن معناه يصح ولو نقص منه شيء، فلو أزيلت ألف الأولى لبقي (الله)، ولو أزيلت اللام الأولى لبقي (له)، ولو أزيلت اللام الثانية لبقي (ه)، فلو أشيئت ضمته صار (هو) فيكون كناية مستقلة، والكناية وإن احتجت إلى خبر تتم به فائدتها، ومعاني تصيرها، فهي عند هذه الطائفة غنية عن ذلك، لأن المشار إليه حاضر عندهم، وهو الأول والآخر، فلا خبر ولا مطلب، وقد وقع بسبب هذا عدة أمور نقلت عن الوالهين، فلا حاجة لنا بذكرها، وحيث لم يلاحظ «أبو حيyan» هذا المعنى الخاص اعترض على قول الطائفة «يا هو» بأن حرف النداء لا يدخل على الضمير، فأنسد بعض من رد عليه:

إذا لم ترا ~~الليل~~ فسلم ☆ لأناس رأوه بالأ بصار  
زد على ذلك ما ذكر أهل الأسماء مما يتعلق بحروفه مما لا  
تسعه هاته العجالة.

فإن قلت: إن ذكر الإسم المفرد حال عن الفائدة لعدم تركيبه،  
قلنا الجواب عن ذلك ما ذكره الشيخ في الرسالة<sup>(١)</sup> مفصلاً فعليك  
به، وإن كنت اختار الجواب بمنع كونه غير مركب، لكونه  
منادي بإسقاط حرف النداء، وذلك وارد في كلام البلغاء كثيراً،  
ومن دعا الله باسم، فقد طلب منه معنى ذلك الإسم. فأين أنت  
ممن دعا بالإسم الجامع، فقد تعلق بكل واحد، قال تعالى: (وَلِللهِ  
الْأَسْمَاءُ الْحَسَنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا). والأمر للوجوب عند الأصوليين  
حقيقة. وفي الحديث: «إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَ تَسْعَةَ وَتَسْعِينَ إِسْمًا  
مِنْ أَحْصَاهَا» أي قرأها كلمة مرتبة كأنه يعدها قاله المناوي  
«دخل الجنة» هو (الله) دأّل على إله الحق دلالة جامعة  
لجميع معاني الأسماء الآتية (الذي لا إله إلا هو) الحديث  
آخر جه الترمذى، وقال غريب وابن حبان والحاكم والبيهقي في  
شعب الإيمان.

وقد اختلف أهل السلوك بالذكر فيما يقع به الذكر على وجه  
الاختيار، إلى أن قال: والوجه الثالث فإن الإسم الحق هو  
المقصود بالذكر فهو أولى، ولأنه أسهل على اللسان، وأقرب إلى

(١) يقصد صدر هذا الكتاب المسمى «بالقول المعتمد.....»

التأنيس. قال تعالى: (قُلَّا اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ)  
وإن كان الأظاهر في إسم الجلالة أنه بيان لمن: (أنزل الكتاب  
الذى جاء به موسى نوراً وهدى للناس) فيكون خبراً لمبدأ  
محذوف، أي قل: (هُوَ اللَّهُ). ويحتمل أن تكون الجملة منقطعة  
عما قبلها، وهو ما اختاره صاحب الحكم في قوله: «اهتدى  
الراحلون إليه بأنوار التوجه، والواصلون إليه بأنوار المواجهة،  
فالأولون للأنوار وهؤلاء الأنوار لهم» (قُلَّا اللَّهُ) الآية. والخوض  
هو الخبط فيما لا فائدة فيه، واللعب التشاغل بما لا فائدة له،  
ولذلك قال عليه السلام: «أصدق كلمة قالها الشاعر كلمة لبيد: ألا  
كل شيء ما خلا الله باطل» رواه الشیخان وابن ماجه عن  
أنس، وفيه كفاية والله الأمر من قبل ومن بعد، والسلام على  
الواقف عليه، قاله عبد ربه وأسير كسبه العباس بن أبي بكر  
البناني، وفقه الله وال المسلمين لما فيه رضاه آمين.

ولما بلغت هاته الرسالة الكريمة المسمة «بالقول المعتمد في  
مشروعية الذكر بالإسم المفرد» إلى يد نابغة زمانه، وفريد عصره  
 وأنه الشاعر المفلق والعلامة المحقق، صاحب التأليف العديدة،  
الشيخ سيدى أحمد بن الحاج العياشى سكيرج، القاضي بمدينة  
الجديدة، فرظها بهاته القصيدة الفائقة قال لافض فوه:

الحق حق برغم من يعانده ☆ والفضل فضل ولو أخفاه جاحده  
فالمُحق يظهر من معنى ومن كلام ☆ والفضل في أهله تبدو شواهده  
ما عاند الحق من طابت سريرته ☆ وليس يكتمه إلا معانده  
والمنصف الحر لا يزال معترفا ☆ بالحق والفضل إن صفت موارده

وقد رأيت من الإنفاق شكر أبيه ☆ عباس أَحْمَدْ إِذْ جَلَتْ مَشَاهِدُه  
 جَلَتْ وَحْقَ بَأْنَ بَحْلَ مَنْصُبَه ☆ فِي الْمَنْصَفِينَ وَعِنْدِي مِنْهُ شَاهِدَه  
 هَذَا الْجَوَابُ أَرَاهُ مِنْ كَرَمَتِه ☆ وَالْحَقُّ فِيهِ بَدَا لِمَنْ يَشَاهِدُه  
 اللَّهُ يَا مِنْ أَرَاهُ اللَّهُ وَجْهَهُ هَذِي ☆ قُلْ لِي أَفِي الْحَقِّ شَكْ أَنْتَ شَاهِدُه  
 وَمَنْ يَكْنِي كَسْمِي أَحْمَدْ بْنُ عَلِيِّهِ ☆ سُوَّةُ الْأَجْلِ فَلَا يَجْلِ حَاسِدُه  
 يَذْكُرُ اللَّهُ فِي حَالٍ لَنْاظِرِهِ ☆ وَذَاكِرُ اللَّهِ قَدْ عَلِمَ مَصَاعِدُه  
 دُعِيَ مِنَ السُّوءِ سُوءُ الظُّنُونِ مُنْتَقِدًا ☆ عَلَى حَسْنِ اعْتِقَادِهِ إِذْ أَعْاضَهُ  
 فَإِنِّي مُنْصَفٌ وَالْغَيْرُ أَنْشَدُهُ ☆ لَا يَعْرُفُ الشَّوْقَ إِلَّا مَنْ يَكَبِدُهُ  
 أَنَا تَجَانِي الطَّرِيقَ نَاصِرُ عَلْمِي ☆ فِيهَا وَنَاصِرُ مِنْ صَفَتِ مَوَاجِدِهِ  
 أَحَبُّ كُلَّ الشِّيُوخَ غَيْرَ مُلْتَفِتِهِ ☆ لِمَغْضُ فِيهِمْ سَاعَةٌ عَقَائِدُهُ  
 آهُ عَلَى مَدْعِيِّ الْإِسْلَامِ وَهُوَ يَرِي ☆ نَجْ التَّصُوفُ نَهْجًا ضَلَّ قَاصِدُهُ  
 اللَّهُ فِي عَقْلِ مَنْ دُنْيَاهُ تَمَلَّكَهُ ☆ وَاسْتَشْقَلَ الذِّكْرُ وَهُوَ لَا يَسْاعِدُهُ  
 وَفِي طَرِيقِ الْهَدِيِّ قَدْ صَارَ يَزِرُّ عَمَّا ☆ كَبَتْهُ فِي نَارِ بَلْوَاهِ حَصَائِدِهِ  
 لَا تَلْتَفَتُ لِلَّذِي قَدْ صَارَ يَزِرُّهُ ☆ فَزَارَعَ الشَّرَ بَيْنَ النَّاسِ حَاصِدُهُ  
 وَلَازَمَ الذِّكْرُ فِي سِرِّ وَفِي عَلَنِ ☆ فَالذِّكْرُ لَهُ قَدْ تَمَتْ حَامِدَهُ  
 قَالَهُ خَدِيمُ الْعِلْمِ وَالْعُلَمَاءُ أَحْمَدُ بْنُ الْحَاجِ الْعِيَاشِيِّ سَكِيرُجِ  
 التَّجَانِي طَرِيقَةُ أَمْنِهِ اللَّهُ آمِينَ.

وَمِنْ أُولَئِكَ الْأَجْلَةِ حَضُورُ الْعَلَمَةِ الْمُعْتَبِرِ، وَالْفَقِيهِ الْأَنُورِ،  
 الشَّيْخُ السَّيِّدُ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الْكَبِيرِ بْنِ الْحَاجِ، أَحَدُ الْمُدْرَسِينِ  
 بِجَامِعِ الْقَرْوَيْبِينَ قَالَ صَانُهُ اللَّهُ:

الحمد لله حمدًا يزوج بي في بحار الأحادية، وينظمني في سلك أهل المشاهدة الأحمدية، سبحانك اللهم ما أبدع صفاتك وأسمائك، وما أجمل موهبتك وآلاتك، أسألك بإسمك الجامع للأسماء، ما علم منها وما لم يعلم، أن تجعلنا من عيون أسمك العظيم الأعظم، وأصلي وأسلم على عين الحقيقة سيدنا ومولانا محمد الذي ما حامت على معناه الإدراكات الرقيقة، وعلى الله وأصحابه ما وقفت الأنظار في الأغراض إلى الإصابة.

وبعد: فلما نظمتني الأقدار بمن بمشاهدته ترفع الأقدار، الشيخ الصوفي الكامل، نخبة عيون الأكابر والأمثال، المتضلع في علمي الظاهر والباطن الجامع لأشتات المعالى والمحاسن، مولانا أحمد بن مولاي مصطفى العلوي لا زال في حرب الجناب النبوى، أطلعني على مخترعه البديع، ومؤلفه العجيب الصنيع، في مسألة ذكر الإسم المفرد، والرد على من أنكر ذكره من غير حمل إذ غاب عنه المشهد، فإذا هو من أفضل نتائج الأفكار، ومن أحسن ما تتفق فيه الأعمار، مؤيداً بأدلة المعقول والمنقول، كيف لا ومؤلفه يقف التحقيق عند ما يقول:

قد عرفناك باختيارك إذ كا ☆ ن دليلاً على الليبب اختياره فسبحان من خصه بالذوق السليم، وميزه بالتحلي بسلوك الصراط القويم، أبقاء الله للأنام ذخراً، وللدهر حسنة وفخراً، ولما كرعت من ورده الزلال، حرك مني البليال، وحملني على أن قلت وماذا عسى في مدحه أن يقال:

طالب الحق والحقيقة صدقا ☆ ومریدا إلى المعرف يرثى  
أسر عن قد أتاك عارف وقت ☆ من أثال الجميع للفتح ذوقا  
أطلع الله شمسه للبرايا ☆ طوقتنا من المشاهد طوقا  
لن ترى قط عندها من كسوف ☆ ببقاء لنورها الفذ يبقى  
ذلك الشيخ من يدل على اللد ☆ هـ ويهدي الجميع للحق صدقا  
حار فكري إذ رمت مدح علاه ☆ لا أراني في البعض أحسن نطقا  
أدهشتني أوائل ليت شعري ☆ كيف في كل غاية حزت سقا  
فالقى للمحب بالفضل عذرا ☆ وأحمدن قوله فقد قال حقا  
وادع لي أن أثال في الختم حسنى ☆ وبفوز الرضى من الله ألقى  
العبد الضعيف من هو إلى رحمة ربه مع سائر الأنفاس تحتاج،  
محمد بن عبد الكبير بن الحاج، كان الله له وللمسلمين آمين.

ومنهم العلامة الجليل، الدرakaة المحترم، الشيخ محمد بن عبد  
السلام الطاهري، أحد المدرسين بالقرويين قال حفظه الله:  
الحمد لله الذي ملأ صدور أوليائه بأسرار أسمائه، وأعلى قدرهم  
بين أهل أرضه وسمائه، وأسال من أفواههم لإزالة غلة الجاهلين  
سلسليـل مائه، والصلة والسلام على سيدنا محمد أـفضل رسـلـه  
وأنبيائه، وعلى آله وأـصحابـه وجـمـيعـ أـحـبـائـهـ.

أطال الله حياته حتى أثال منه والإخوان مغامني، فرأيت منه ما  
يلين القلب القاسي، ويجعل الوحشى آنس من الإنسى، من ذلك  
تأليف له، يرد فيه على رجل أنكر على الفقراء ذكر اسم الجلالة  
مجرداً في جميع الأحوال، رصعته يمينه المباركة ببديع اللالى،  
فيبدا لكل ناطق منصف عديم المثال، وسنج للقـيرـ المتـطـلـفـ أنـ  
يـنـظـمـ في مدحـهـ فـقـالـ:

الله أـذـكـرـ لـاـنـشـرـاحـ الصـدـورـ ☆ لـصـونـ سـرـ فيـ اـسـمـهـ المـذـكـورـ  
ثـمـ الصـلـاـةـ معـ السـلـامـ عـلـىـ الـذـيـ ☆ أـمـرـ الـوـرـىـ بـالـذـكـرـ وـالـتـنـوـرـ  
وـالـآـلـ وـالـصـحـبـ الـذـيـنـ اـسـتـأـنـسـوـاـ ☆ فـيـ الإـذـنـ بـالـتـسـلـيمـ وـالـتـكـبـيرـ  
هـذـاـ وـمـنـ مـنـ إـلـهـ عـلـىـ أـنـ ☆ أـحـيـاـ فـوـادـيـ فـاـمـتـلـاـ بـسـرـورـ  
بـلـقـاءـ شـيـخـ الـوقـتـ عـنـدـ ذـوـيـ النـهـىـ ☆ ذـيـ الـبـرـ وـالـعـرـفـانـ وـالـتـسـوـقـيرـ  
مـنـ نـرـجـيـ مـنـ رـبـنـاـ أـنـ نـرـتـقـيـ ☆ بـشـوـدـهـ لـغـاـيـةـ التـقـدـيرـ  
ذـاكـمـ أـبـوـ العـبـاسـ سـيـدـ أـحـمـدـ الـ ☆ عـلـاوـيـ عـالـيـ الـقـدـرـ فـيـ الـعـمـورـ  
فـلـقـدـ أـرـانـيـ اللـهـ عـنـدـ لـقـائـهـ ☆ أـسـرـارـهـ وـصـلـاحـ كـلـ ضـمـيرـ  
وـمـؤـلـفـاتـ لـلـهـمـاـ مـفـادـهـاـ ☆ هـدـىـ بـعـرـفـةـ وـتـرـكـ غـرـورـ  
مـنـ ذـاكـ مـاـ قـدـ رـصـعـتـهـ يـمـينـهـ ☆ فـيـ ذـكـرـ إـسـمـ بـجـرـدـ الصـدـورـ  
كـيـ يـسـتـفـيـقـ مـنـ الـنـامـ مـعـانـدـ ☆ يـبـغـيـ إـذـاـيـةـ أـولـيـاءـ قـدـيرـ  
أـوـ مـاـ دـرـىـ أـنـ إـلـهـ محـارـبـ ☆ مـؤـذـىـ وـلـيـ وـيـلـ يـدـ خـبـيرـ  
قـدـ سـرـ ذـاـ تـأـلـيـفـ كـلـ مـوـحـدـ ☆ فـأـجـادـ فـيـ الـاثـنـاءـ خـيـرـ بـصـيرـ  
وـأـنـاـ الضـعـيفـ أـقـولـ مـثـلـ مـقـالـهـ ☆ وـأـقـولـ حـسـبـيـ اللـهـ وـهـوـ نـصـيرـيـ  
مـاـ ضـرـ شـمـسـ الـأـفـقـ وـهـيـ جـلـيـةـ ☆ إـنـكـارـ أـعـمـىـ مـاـهـاـ مـنـ نـورـ

أيسوغ للإنسان شتم مصرح ☆ بسم حبيبه قاصد التذكير  
كلا ولكن القلوب بما صبت ☆ تدعوا فويج من صبا لخبير  
الله أسأل أن يلين قلوبنا ☆ للذكر بالوجدان والتوقير  
بحياة هذا الشيخ سيدنا الذي ☆ يدعو الورى للرشد والتبصير  
بالمصطفى خير الأنام محمد ☆ وبالله والصحب خير مجير  
صلى عليه الله ثم عليهم ☆ ما تم مقصود لنيل أجور  
الحقير محمد بن محمد بن عبد السلام الطاهري، وفقه الله  
وال المسلمين آمين.

ومنهم العلامة الأجل، والفقير الأمثل حضرة الشيخ محمد بن  
العربي الشرقي، أحد المدرسين بالقرويين عمره الله، قال سلمه  
الله:

الحمد لله الذي شرح صدور أوليائه لمشاهدته، وملك قلوبهم  
بآثار جماله وجلاله، فهداهم إلى حصن حضرته، وأفاض على  
جوارحهم أنوار الاستغلال بذكره، فهم في جميع حالاتهم محفوظون  
بعنايته في إحسانه وبره، والصلة والسلام على سيدنا محمد عبد  
رسوله، الهداي بنوره، المتصل ذكره بذكره وعلى الله جداول  
أنهاره، وأصحابه أبواب أنواره.

وبعد فقد أطلعني الشيخ الإمام، الصوفي الهمام، الرجل  
الصالح البركة، النور الواضح الجامع بين علمي الشريعة  
والحقيقة، سيدي أحمد بن سيدى مصطفى العلوي، على جوابه

على من رام التعنيت على المسلم المؤمن الصادق في محبة الله،  
المولع بإجراء الإسم المفرد على لسانه في جميع حالاته، وبعد ما  
راجعت جمله وتفاصيله، تبين لي أن الشيخ المجيب، أadam الله  
للمؤمنين الانتفاع به، قد أجاد وأفاد، وبين المعنى لمن رزق  
ال توفيق والسداد، وقد جاء صاحبه على فترة من الهداة المرشدين،  
وكان لسان حال هذا الجواب يتلو: (فإن يكفر بها هؤلاء فقد  
وكلنا بها قوماً ليسوا بها بكافرين) والله تعالى هو العالم بما  
تحفي الصدور، الذي لا يعزب عن علمه قصد المتوجه إليه ولا  
أمر من الأمور، نسأل الله تعالى أن يمن علينا جميماً بما منّ به على  
المخلصين في عبادتهم لله سبحانه، وأن ينعم علينا بما أنعم به على  
الهداة المهتدين من أصفيائه، وأن يختتم لنا بالثبات على دينه  
القويم، وصراطه المستقيم ورضوانه، وأن يجعلنا من أهل النظر  
إلى وجهه الكريم، وسماع كلامه القديم على ما يليق بكماله  
العظيم، قاله وكتبه عبد ربه سبحانه، محمد بن العربي الشرقي  
كان الله له ولينا، وغفر لوالديه وللمسلمين بمنه آمين.

ومنهم العلامة المعتبر، والفقير الأنور فضيلة الشيخ سيدى عبد  
القادر بن محمد السودى، المدرس بجامع القرويين بمدينة  
«فاس» حرسها الله، قال حفظه الله:  
بسم الله الرحمن الرحيم وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله  
وصحبه وسلم.

ومنهم العلامة الأوزع، والصوفي الأنفع، الشيخ سيدى محمد بن الحبيب بن الصديق المغاري الحسني، المدرس بالقرويين، عمره الله وأدام بقاءه، قال حفظه الله ما نصه:

الحمد لله الذي أمر بذكر اسمه الأعظم في كثير من الآيات، وجعل المواظبة على ذكره بشرطه سبباً لفتح البصيرة ومشاهدة تجليات الذات، والصلة والسلام على المظهر الأعظم النور الأتم، الذي اقتبست من نوره سائر الكائنات، وتنعمت بإمداداته جميع الموجودات، وعلى الله وأصحابه وخلفائه الذين اتباعوه في أقواله وأفعاله وأخلاقه وأحواله في سائر الحالات.

الحمد لله الذي فتح قلوب أهل الاستبصار بذكر الله، والصلوة  
والسلام على النبي المختار، سيدنا ومولانا محمد سيد  
المخلوقات، المنزل عليه: (والذاكرين الله كثيراً والذاكرات)  
وعلى آله كنوز المعرفة والمعالي، وأصحابه رموز العوارف  
والعلوي.

أما بعد، فيقول العبد الضعيف، الراجي عفو مولاه القوي اللطيف، عبد القادر بن محمد السودي القرشي، قد وقفت على الرسالة التي ألفها العارف الهمام الشيخ المربى الإمام،شيخ الطريقة، ومعدن السلوك والحقيقة، المربى الأكبر، الناصح الأشهر، سيدى أحمد بن عليوة المستفانى، فألفيتها البحر الزاخر، ونقولها الأنجم الزواهر، وسررت بمطلعتها غاية السرور واستحسنتها لما فيها من النقول والبلاغة، وحدانى الشغف بها إلى أن قلت فيها بلفظ قريب شامل من البحر الكامل:

أطرب بلفظ شفنا ☆ سمعاً غبـداً متشوفـا  
وافرح بقول أشرفـا ☆ يكسـو القلوبـا تلطفـا  
راقـت حـلـلاً مـبـحـجـة ☆ يـلـعـوـهـاـ مـاـ رـفـفـا  
أـمـاـ مـعـانـيـمـاـ الـعـلـىـ ☆ حـوتـ الـكـمـالـ مـفـوـفـا  
وـفـرـائـسـاـ وـفـوـائـدـاـ ☆ وـتـنـاسـقـاـ وـتـصـرـفـا  
تـرـمـيـ بـسـوـجـ جـوـاهـرـ ☆ مـنـ يـمـ نـقـلـ قـدـ صـفـا  
لـهـ صـنـاعـ دـرـهـاـ ☆ عـقـدـاـ نـفـيـسـاـ مـؤـلـفـا

1) في الأصل:

لله صانع درهـا ☆ بـمـراـهـم لـهـاـقـدـ شـفـاـ

وبعد، فلما طلعت شمس حضرة الأستاذ الأعظم، سيدني أحمد بن مصطفى بن عليوة بحاضرة فاس، دفع الله عنها وعن سائر بلاد المسلمين كل بأس، واجتمعنا في محل محب الجميع سيدني عمر البار، وحصلت مذاكرات ونفحات، وهبت على قلوبنا أنوار وتجليات، أطلعني على تأليف له مسمى (بالقول المعتمد في مشروعية الذكر بالإسم المفرد) فوجده رضي الله عنه قد تنزل في غاية التنزل، لرد شبه المنازع، وأتي بما يشفى ويكتفى، فجزاه الله خيراً، ولو لا تنزله لعقل الخصم، ورجوعه إلى الحق من الطريقة التي يعرفها، لقلت إنه وقع الإجماع من السادة الصوفية، على أن هذا الإسم هو قطب الأذكار، ومعدن الأسرار، لا تصح المعرفة إلا به، ولا تظهر العجائب إلا منه، ولا تنتهي الغايات إلا إليه، قال الإمام الجنيد رضي الله عنه: ذاكر هذا الإسم ذاهب من نفسه متصل بربه، قائم بداء حقه، ناظر إليه بقلبه، قد أحرقت أنوار الشهد صفات بشريته، وصفى شرابه من كأس خصوصيته، قد تجلى له المذكور في الذكر، فغاب إحساسه في الفكر، فإن تكلم فبأله، وإن سكت فعلى الله، وإن تحرك فبأمر الله، وإن سكن فمع الله، فهو بالله والله ومع الله ومن الله وإلى الله، وله بعد هذا ما تضمن به الإشارة، وتنقطع عنه العبارة، قال الله العظيم: (واعلموا أن الله يحول بين المرء وقلبه وأنه إليه تحشرون) والله يوفقنا وأحبتنا للاستغراق في الذكر، ويلهمنا الصواب في الفكر، بمنه وكرمه آمين، قاله خديم أهل العلم، محمد بن الحبيب بن الصديق المغاربي الحسني، تولاه الله ووالديه والمسلمين.

ومن جملتهم العلامة النحرير، الشيخ سيدى أحمد بن محمد العمراني الحسني، المدرس بجامع القرويين بمدينة فاس، قال حفظه الله:

الحمد لله الذي رفع منار أهل الله، وجعل دينهم ودأبهم ذكر الله، والصلوة والسلام على سر نقطة دائرة الوجود، والسبب في كل موجود سيدنا محمد القائل: «لا تقوم الساعة وعلى وجه الأرض من يقول: الله الله».

وعلى الله وأصحابه المستغرين في محبته وطاعته، المتحققين بمعنى قل (الله).

أما بعد، فقد وقع الخلاف، في ذكر اسم الجلالة مفرداً مكرراً، بإسقاط حرف النداء، بالجواز والمنع، والتفصيل بين حالة البداية، فينهى عنه دون حالة النهاية، والحق هو الجواز، وهو مذهب المحققين من علماء الشريعة، خلاف ما وقع للخطاب آخر باب الردة نقاً عن العز بن عبد السلام، ولعله قبل أن يلتقي بالشاذلي، وهو مذهب العارفين قاطبة، وقد قالوا إذا اختلفت عليك الأقوال فعليك بالصديقين. وفي «لطائف المتن» كان الشيخ أبو العباس المرسي يُحْضُر عليه كثيراً، ويقول هو سلطان الأسماء، ويؤخذ من تكرار الشيخ مولانا عبد السلام بن مشيش رضي الله عنه في صلاته جواز تكراره، والاقتصار عليه في الذكر، وفي الصحيح: «لا تقوم الساعة حتى لا يبقى على وجه الأرض من يقول: الله الله».

وهو شاهد في الجملة لذكر هذا اللفظ لا سيما على رواية النصب،

قال الشيخ سيدى عبد القادر الفاسي : « لانزاع في التلفظ بالإسم الكريم وحده » وحيث لا نزاع، فما المانع من تكراره مرات كثيرة؟ وأما وجه إنكاره، غايتها لم ينقل عن السلف، وكونه لم ينقل عنهم لا يقتضي منعه، ولا كراحته، وكم من أشياء لم تكن في عهد السلف مع أنها جائزة، أو مستحبة أو واجبة كما هو مقرر في الكتب، وأصول الشريعة لا تأبه ولا تدل على خروجه عن ذكر الله لا لفظاً ولا معنى، فالفاعل لذلك من الذاكرين الله.

وقال شهاب الدين الخفاجي في شرح الشفا بعد ما نقل كلام الخطاب، وفيه أن عز الدين سئل عن يكرر لفظ الجلالة، أو اسم محمد ﷺ فأجاب بأنه بدعة، لم ينقل عن أحد، ومثله أفتى البليقيني وقال : لا ثواب في ذكره؛ فاعتبره عليه وقال : أما إسم محمد ﷺ فذكره مكرر بقصد الثواب لا شك أنه بدعة لأنه لم يرد تعظيمه ﷺ إلا بالدعاء له، والصلوة عليه، وأما ذكر الله فقد ورد الأمر به ووعد ذاكره بالثواب في آيات وأحاديث، كقوله تعالى (الذاكرين الله كثيراً والذاكرات) وفي الحديث القدسي : (من شغله ذكري عن مسألتي أعطيته أفضل ما أعطي السائلين) إلى غير ذلك مما لا يحصى، ولم يقيد بقيد مع أن الذاكر قصده التعظيم والتوحيد فهو إذا قال : (الله) ملاحظاً لمعناه، فكانه قال معبودي واجب الوجود، مستحثقاً لجميع المhammad. ولم يزل أهل الله من الصالحة والعلماء يفعلونه من غير نكير، وكان الأستاذ البكري يفعله ويقول : أستغفر الله مما سوى الله ، وكل شيء يقول الله . وفي مجلسه أجلة العلماء والمشايخ،

وهذا هو الحق، وقد صنف في مقالة ابن عبد السلام عدة رسائل رأيناها، ومن صنف فيها القطب القسطلاني، والعارف المرصفي، والشيخ عبد الكريم الخلוצي، وبه أفتى من عاصرناه أنه كلام الشيخ الخفاجي، ومن رد كلام العز بن عبد السلام العلامة ابن زكري في شرح الصلاة المشيشية، وقد حرر هذه المقالة وحققتها شيخ الشيوخ، سيدى عبد القادر الفاسي، في أجوبته الكبرى، وانفصل عن الجواز.

هذا وقد أوقنني الشيخ الكامل الخاشع المتواضع، صديق زمانه وفريد عصره وأوانه، أبو العباس سيدى أحمد بن عليوة، على تقدير له في مسألة، المسمى بـ « القول المعتمد في مشروعية الذكر بالإسم المفرد » فأجاد فيه وأفاد ونفع فيه العباد، فجزاه الله أحسن الجزاء، فكيف لا ومؤلفه معدن العلوم الإلهية، ومنبع الأسرار الربانية، فما أتي به في ذلك التقدير هو عين الحقيقة، والماخوذ من الشريعة، وكيف ينكر على أهل الله لهجتهم بمحبوبهم وهو مقصودهم في خلواتهم وجلواتهم، فاشتغلوا به حتى أفتاهم عن سواه، فدخلوا في حصنه وحماه، ولم يبالوا بمن أنكر أو لام، غيبة في جلاله وجماله وعلاه.

غن لي باسم من أحب وخلي ☆ كل من في الوجود يرمي بسمه لا أبيي وإن أصاب فؤادي ☆ أنه لا يضر شيء مع إسمه والله يرزقنا التسليم لأولئك، ويجعل أفضل أيامنا وأسعدها يوم لقائه، قاله العبد الفقير أحمد بن محمد العمراني الحسني لطف به وال المسلمين آمين.

ومن جملتهم العلامة الأجل المدرس، حضرة الشريف مولاي الشيخ مبارك بن عبد الله العلوي، المدرس بمدينة مراكش. قال حفظه الله وحماه آمين.

الحمد لله ما شاء الله، لا قوة إلا بالله، والصلوة والسلام على رسول الله، وعلى آله وأصحابه ذوي القدر والجاه.

وبعد: فلما أسعدتني الأقدار بالاجتماع بشيخ النقاد والنظر، وقدوة الفحول الكبار، الشيخ سيدى أحمد بن مصطفى العلوي المستغаниمي زاد الله في معناه.

وقيل عن الأستاذ في موضع آخر ببراته الكلمات: فلما أسعدتني الأقدار بالاجتماع بالشيخ الذي هو الشيخ النقاد والنظر، العلامة المدرس المؤلف المتواضع المنصف، الدال على الله عز وجل بأقواله وأفعاله، العاذب إلى الله سبحانه بأخلاقه الطيبة وأحواله، السيد أحمد بن مصطفى بن عليوة المستغاني، وأطلعني حفظه الله، على رسالته الموسومة «بالقول المعتمد في مشروعية الذكر بالإسم المفرد» وإذا وقفت على ما نفثته يراعه، رعاه الله في هاتيكم الورقات، وما احتج به لذاكر اسم الله على كل أحيانه على مانع ذلك بزعمه إلا في إبائه، فتبين أن ذلك المانع لحسن مقصده، وطيب ملحوظه، وهو لا شك من الأشراف المتصفين بالإنصاف، إذا لمح وجه الورقات المكتوبة، وتجلت له العروض المخطوبة، وتمكن سيف لحظها من حشاده، وغضيته من المحبة ما لم يكن يغشاه، أنسد لنفسه معبراً عن وجданه وحسه.

قلت بعد العدل في الحب وقد برزت تختال في أفر زي  
ذو الفقار المعظ منها أبداً والخشى مني عمرو وحيي  
كتبه في ثاني محرم فاتح عام: 1347 مبارك بن عبد الله  
العلوي الحسني وفقه الله وال المسلمين لما فيه رضاه.

ومنهم العلامة الأجل، ولبي الله الشيخ سيدى الحاج محمد  
الصبيحى الباشا بمدينتي الرباط وسلا بال المغرب الأقصى، قال  
حفظه الله آمين.

الحمد لله الذي فتح بصائر أوليائه، وأعطاهم فوق ما أعطى  
السائلين لنعمائه، بما شغلاهم عن سؤاله بذكره، وأفاض على قلوبهم  
من سره، فعرفوا الحق واهتدوا لطريقه، وكانوا من حزب الله  
وفريقه، والصلوة والسلام على سيدنا محمد أكمل خلق الله القائل:  
«لا تقوم الساعة حتى لا يبقى على وجه الأرض من يقول:  
الله الله» وعلى آله وأصحابه وكل منتم لعلي جنابه.

أما بعد: فقد أطلعني الشيخ العارف بالله سيدى أحمد بن  
مصطفى بن عليوة المستغاني، على رسالته التي ألفها في الرد  
على من أنكر مشروعية ذكر اسم الجلاله: (الله) لخلوه من  
التركيب والإفادة، فإذا هي رسالة فائقة في بابها، بحسن أسلوبها  
وقوة دلائلها، بحيث لا يسع المنصف بعد اطلاعه عليها  
والإستضاءة بنورها إلا الرجوع عن الانكار والتسليم لأهل الله فيما  
لهم من ذكر هذا الاسم الشريف من الاستحسان والاختيار، فللهم در  
مؤلفها ما أتم بيانه وأقوى برهانه، وما أطول باعه وأوسع اطلاعه،

فَلَقَدْ أَجَادَ وَأَفَادَ، وَدَحْضَ وَزَحْزَحَ شَبَهَ ذَلِكَ الْأَنْتِقَادَ، فَجُزَاهُ اللَّهُ  
خَيْرًا وَأَبْقَى بَرْكَتَهُ، وَعَظِيمُ حَرْمَتَهُ وَنَفْعُ بَهُ الْعِبَادُ، وَأَعْانَهُ عَلَى مَا  
هُوَ قَائِمٌ بِهِ مِنَ الدَّلَالَةِ وَالْإِرْشَادِ، شَكَرَ اللَّهُ لَهُ مَسْعَاهُ وَبَلَّغَهُ كُلُّ مَا  
يَتَمَنَّاهُ، وَلَا حَادَ بِنَا عَنْ سَبِيلِ رِضَاهُ: قَالَهُ الْمُعْتَرِفُ بِالْعَجْزِ  
وَالْتَّقْصِيرِ مَحْبُ أَهْلِ اللَّهِ مُحَمَّدُ الصَّبِيْحِيُّ كَانَ اللَّهُ لَهُ وَلِلْمُسْلِمِينَ  
آمِينَ.

الرائقة من لاحظته عين العناية، ويرتاح لها الموفق من أهل  
البداية والنهاية، فجزى الله مرصع دررها عن المتعطشين لاقتناء  
النفائس بمزيد الموهب اللدنية، والفيوضات الوهبية والامدادات  
المصطفوية.

آمين آمين لا أرضي بواحدة هـ حتى أضيف إليها ألف آمين  
وعلى ما حرر بها وجمع من النقول يوافق عبد الرحمن بن  
زيدان الحسني وبه يقول وكتب بمكناة الزيتون في 18 حجة  
الحرام متم 1346.

ومنهم العلامة النبيل صاحب التأليف العديدة خليفة حضرة  
الشيخ سيدي محمد بن الشيخ محمد بن عبد الله الفتحي الموقت  
بالحضرة المراكشية قال صانه الله:

حَمْدًا لِلْمُنْعَمِ فِي كُلِّ آنِ، الْمُتَفَضِّلِ فِي كُلِّ زَمَانِ، بِإِحْقَاقِ  
الْحَقِّ مِمَّا أَرْجَفَ فِي إِخْفَائِهِ الْمَرْجَفُونَ، وَأَبْطَلَ الْبَاطِلَ كُلَّمَا جَدَ  
فِي تَرْوِيَقِهِ الْمَبْطَلُونَ، صَلَاةُ وَسَلَامًا عَلَى مَنْ أَبَادَ بِشَرِيعَتِهِ  
السَّمْحَاءَ ضَلَالَةَ الْجَهَالَةِ الْعُمَيَاءَ، سَيِّدُنَا مُحَمَّدُ الدَّاعِيُّ الْمُؤْمِنِينَ  
إِلَى تَحْسِينِ الظَّنُونَ، وَعَلَى اللَّهِ وَأَصْحَابِهِ إِلَى يَوْمِ يَبْعَثُونَ.

أما بعد: فقد أمعنت النظر وسرحت الفكر في الكتاب الموسوم  
(بالقول المعتمد في مشروعية الذكر بالإسم المفرد) لعارف زمانه  
ونخبة آوانه، الشيخ الفقيه الدال على الله بحاله ومقاله، العلامة  
الصوفي المحقق المدقق، الفهامة، أبي العباس سيدي أحمد بن

وَمِنْهُمْ حَضْرَةُ الشَّرِيفِ الْمُحْتَرِمِ وَالْعَلَمَةُ الْأَفْخَمُ ذِي التَّالِيفِ  
الكثيره الشیخ مولای عبد الرحمن بن زیدان الحسني نقیب  
الساده الشرفاء العلائیین بمدینة مکناس قال ما نصه:  
الحمد لله الفتاح العلیم الواحد الأحد، والصلوة والسلام على ذی  
القدر العظیم النبی الفاتح الخاتم سیدنا محمد، وعلى أصحابه وآلہ  
ما تعلقت به عليه الصلوة والسلام همة وآلہ.

أما بعد: فقد أسعدني الحظ بالوقوف على الرسالة الغراء  
البيتية العصماء المعنوية: (بالقول المعتمد في مشروعية الذكر  
بالاسم المفرد) التي هي من آثار الشیخ الإمام المرشد الہمام کثیر  
المریدین والاتباع، الدائن الصیت في الأقطار والاصقاع، أبو  
العباس السيد أحمد بن مصطفی بن علیوة المستغانمی، وذلک  
عند زیارتہ لحضرتنا المکناسیة، عاصمة جد الملوك مؤسس  
الدولۃ العلائیۃ الہاشمیۃ، مولانا اسماعیل بن الشریف الحسني  
السجلماسی، المبایع له عام 1083 المتوفی بمکناس عام 1139،  
فإذا هي في بابها غایة وفي موضوعها آیة، یهتدی لرقائقها الفائقة

والله يحفظ من يسدا فع عن حمى عال الجناب  
قاله موقت الحاضرة المراكشية محمد بن محمد بن عبد الله  
الفتحي كان الله له ولوالديه آمين.

ومن جملتهم الفقيه العلامة الشيخ سيدى محمد الودغيري المدرس بجامع القرويين بمدينة فاس قال حفظه الله من كل بأس آمين.

الحمد لله وحده وصلى الله على سيدنا ومولانا محمد واله  
وصحبه، نحمدك يامن خصت أوليائك بالقرب والكمالات،  
وملأت قلوبهم حتى حازوا أعلى المقامات، وكشفت لهم الحجاب  
فأدراكوا المعاني بالبراهين والبيانات، وأصلى وأسلم على رسولك  
سيدنا محمد القائل: «إنما الأعمال بالنيات» وعلى آله  
و أصحابه ذوى الرسوخ والارشادات.

أما بعد: فمن منن الله أن أطلعني سيدنا وشيخنا العارف  
الكامل العالم الواصل الفاضل سيدي أحمد بن مولاي مصطفى  
العلاوي على كتاب له، مضمونه إرشاد لبعض المعترضين على  
اتباعه في ذكرهم الإسم المفرد، قائلاً هذا المعترض: إن الإسم  
بمجرده غير مفيد، لكونه غير مركب، سالك في ذلك مسلك  
بعض النحاة الذين يقولون إن الكلام لا بد أن يكون مركباً مفيداً  
كما في قولك: إن سكت زيد لتوقف الشرط على جوابه كقولك  
سلم، وإنما أن يكون مركباً مفيداً كقوله تعالى: (قل جاء الحق

مصطفي بن عليوة المستغاني رضي الله عنه، فالفقيه قوي الحجة  
ماضي البرهان، مؤسسا دعائماً مبانى ما عليه ذوق النباهة والعرفان،  
من كثرة شغفهم بذكر الاسم المفرد: (الله) في السر والإعلان،  
فلعمري لقد أسفت فيه عن الحق، وأدار علينا كؤوساً مختومة  
بمسكٍ كنا نعدها قبل من رحيق الفرق، فالكتاب والحق يقال  
 جاء بما أصبحت به حضون المبطلون متداعية البنيان، مقوضة  
الأركان، [ ومعاندة سفاهات وخرافات وأكاذيب (1)] بارك الله في  
مؤلفه وشكر سعيه وجزاه عن الانتصار لسائر أهل الإسلام  
المشغوفين بكثرة ذكر الاسم المفرد خير ما جازى به منتصرًا  
للحق محارباً للباطل أمين وإليك ما خط اليراع لقطع دابر  
النزاع :

1) كذا في الأصل، ولعله: ومبطلًا سفاهات و... الخ

ومنهم العلامة المدقق، المحدث الصوفي المحقق، المدرس الخطيب الموفق، الشريف السعيد، الكوكب الدربي، سيدي الشيخ محمد هاشم رشيد الخطيب الحسني القادرى قال حفظه الله آمين:

أشرقت شمس الهدى تبدي لنا ☆ من سما الإيمان تحقيق الشهود فازالت ظلمة الشك دجى ☆ تبدت وهي مصباح الوجود

### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي جاد بأسبع العطاء على الذاكرين، وتفضل عليهم بعظيم الثناء ورفع شأنهم إذ جعلهم الفائزين، اجتباهم من الخلية، وصطفاهم دعاء لأقوم طريقة، وفتح لهم أبواب قربه، وأذاقهم حلاوة الأنس بحبه، فهم القوم قد ارتفع عن جليسهم كل سوء ولوم، أحيانا الله على متابعتهم، وأماتنا على رعايتهم، وحشرنا في زمرة جماعتهم، وصلى الله وسلم على من استمدت من نوره جميع الكائنات، سيدنا محمد دائم التأييد بالبراهين الدامغة والمعجزات وعلى الله وصحبه وكل منتم إليه، ما أشرقت شمس الوجود دالة عليه.

أما بعد: فإن الأستاذ الحبيب، الظافر من التوفيق بعظيم نصيب، العلامة النحرير المجيد ذا الأخلاق العالية والرأي السديد، الأخ في الله مولاي السيد محمد الهاشمي قد تعطف أحسن الله إليه باطلاعي على رسالة: (القول المعتمد في مشروعية الذكر بالإسم المفرد) لمولانا النابغة المفضل، ذي الشأن الكبير

وزهق الباطل) واما أن يكون مفيداً غير مركب كلفظ يفهم منه المعنى المراد، على أن المحققين منهم يقولون ان المدار على حصول الفائدة ولو بدون تركيب، وذكر الإسم المفرد مفيد بكل نظر واعتبار سواء قلنا أنه مفرد أو مركب، وحين تصفحت ما خطته أنامل الشيخ - كلأه الله - في الكتاب المشار إليه، أفيته بأتم معنى الكلمة تأليفاً مفيداً في بابه، إذ كل فن يرجع فيه لأربابه منتسق المبني مانعاً منسجم المعنى، قد أسهب فيه مؤلفه وأطآل وكشف عن مخبئات هناك، فلم يبق ما يقال، وكيف لا ومؤلفه من العلماء الأعلام وأساطير مشايخ الإسلام فجزاه الله خيراً ووقاه ضيراً وأبقاءه مرشدًا لأهل العصور على ممر الأيام والدهور، جعلنا الله من الذين إذا سمعوا "حق أذعنوا وهم عن سواه معرضون، (قل الله ثم ذرهم في خوضهم يلعبون).

كتاب نفيس جامع كل نكتة ☆ بديع بدا حقا بأو في عبارة وكيف وقد خطته يمني الذي له ☆ علوم كبحر لا يقاس بدجلة فأبقاءه ربى مرشدًا لعباده ☆ واسدى إليه العز في كل لحظة وصلى الله على سيدنا محمد النبي الأمي وعلى آله وصحبه وسلم في كل لمحه ونفس عدد ما وسعه علم الله.



عظيم الخصال، المربي العلامة المحقق، والمرشد الكاتب القدير المدقق، الداعي إلى الله على بصيرة، الذي دلت أثارة وسيرته على أنه طيب السريرة، حبيبنا القدوة الهمام والأستاذ الناهض لهدایة الأنام، مولانا الشيخ الجليل المربي سيدی أحمد بن سیدی مصطفی العلّاوی المستغانمی، أجزل الله ثوابه وثبت على قدم الإخلاص والتوفيق والقبول جنانه وجنانه، وتفعنی والمسلمین بحبه، وأدام لنا جميعاً وجميع أحبابنا في الدارين بحیوحة رضوانه عز وجل وحقيقة قربه، فوجدت الرسالة المذکورة فصل الخطاب تتنطق بما فيه الشفاء للمنصفيين من الأحباب، وتشهد باعتراف منشئها من بحر العناية، ورسوخ قدمه في مقام الصدق والهدایة، وسعة اطلاعه وقوة مدركه وطول باعه، والفضل بيد الله يؤتیه من يشاء، فالمنصف إذا أبصرها قال: حسبي قد كفى، أما المعاند أعادنا الله فإنه قد يلزم الجفا، فليس عليك هداهم إن عليك إلا البلاغ، جعلنا الله ممن يستمعون القول فيتبعون صوابه. فمن أذاه نظره إلى المنع من ذكر الإسم المفرد لعدم اطلاعه على المشروعية قبل هذا، فعليه بعد هذه النقول أن يرجع إلى الإعتراف، هذا هو شأن السلف والخلف من أهل العلم أهل العدالة والإنصاف، وأما من أشبع الأصرار عناداً و McKabira فلا يليق أن يلتفت إليه أهل الله السادة الأشراف، لقول الله تعالى: (خذ العفو وأمر بالعرف واعرض عن الجاهلين). هذا وقد سرني ما أطلعت عليه من تقاريظ الكرام الكاتبين الأبرار المحققين، التي وشحت بها هذه الرسالة الميمونة، وأرجو من الله تعالى أن تكون

إن شاء الله حجة ومرجعاً للموفقين ولا سيما تقریظ سیدی احمد بن محمد العمرانی الحسني المدرس بجامعة القرویین في مدينة فاس، وتقریظ نقيب الأشراف العلّاویین في مدينة مکناس، بل كل تقریظ منها فله مزية عالیة، والله وحده الكمال المطلق. ولسیدی الشیخ محمد هاشم رشید الخطیب شیخ جلیل ومربی حکیم هو العارف بالله الشیخ سیدی محمد بدر الدین الحسني، فكان لا بد أن يطلعه على كتاب (القول المعتمد في مشروعية الذکر بالإسم المفرد) فقال سیدی هاشم رشید الخطیب بعد کلام طویل مدح فيه شیخه ما نصه:

ولما ذكرت له خلاصة أبحاث الرسالة، قال لي حفظه الله: أنظر ما قاله الشیخ الأکبر رضی الله عنہ في «الفتوحات المکیة»، ثم ناولني الجزء الأول منها فإذا فيه في ختام الباب السابع والستين في معرفة (لا إله إلا الله محمد رسول الله) وهو الإیمان، ص 429 ما نصه. قال أي الشیخ الأکبر محبی الدین بن العربی رضی الله عنہ: دخلت على شیخنا أبي العباس العربینی من أهل العلیاء، وكان مستهترأً بذكر الإسم (الله) لا يزيد عليه شيئاً. فقلت له يا سیدی لم لا تقول لا إله إلا الله. فقال لي يا ولدي الأنفاس بيد الله، ما هي بيدي فأخاف أن يقبض الله روحی عند ما أقول: (لا إله) فاقبض في وحشة النفي، وسألت شیخاً آخر عن ذلك فقال لي ما رأیت عینی ولا سمعت أذنی من يقول أنا الله غير (الله) يقول، فلم أجد من أنفی، فأقول كما سمعته: (الله الله).

ثم قال : وانما تعبدنا بهذا الإسم في التوحيد لأنه الإسم الجامع،  
المنعوت بجميع الأسماء الإلهية الخ اهـ.

وصلى الله وسلم على من هو في كل خير وإرشاد إمام كل إمام.  
ول يكن هذا مسك ختام.

كتبه محمد هاشم رشيد الخطيب الحسني القادري.

وحرر في 18 محرم سنة 1350 هـ.

